

Die Thomas-legende und die èaltesten his

3 9967 00118 7389

BS 2880.T5 D131 ACCESSION NUMBER

BS 2880.T 5

35037

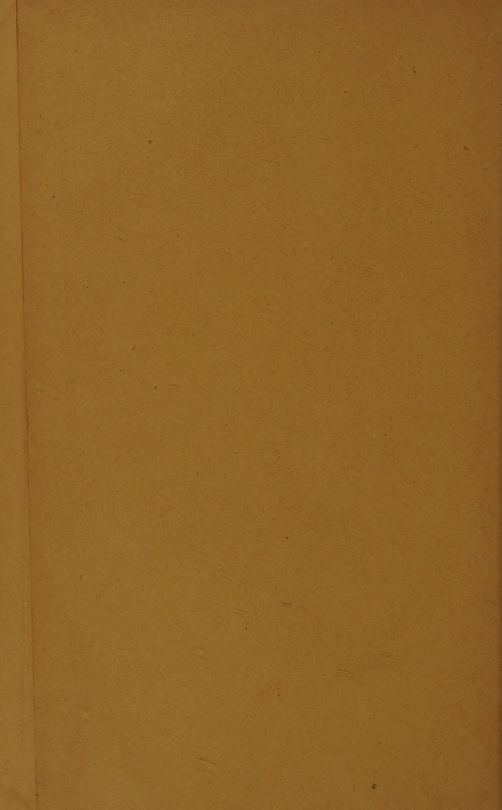
The Virginia Library
Ac Cormick
Theological Seminary
of the
Presbyterian Church, Chicago.

From the

Hund.

RECEIVED Nov. 14,1912.





# Die Thomas=Legende

und die ältesten historischen Beziehungen des Christentums zum fernen Osten

im Lichte der indischen Altertumskunde

Bon

Joseph Dahlmann S. J.

(107. Ergänzungsheft zu ben "Stimmen aus Maria-Laach".)

Freiburg im Breisgau. Herderscher Ber L'a-gshand Fung

Berlin, Karlsruhe, München, Strafburg, Wien, London und St Louis, Mo.

Alle Rechte vorbehalten

# 

Buchbruckerei der herberichen Berlagshandlung gu Freiburg

## Inhalt.

|                                                                        | Octic |
|------------------------------------------------------------------------|-------|
| Einleitung                                                             | 1     |
| I. Die Thomas-Legende                                                  | 3     |
| II. Die Kritik der Thomas-Legende                                      | 10    |
| III. Die Thomas-Legende, ein Problem der driftlichen und indischen     |       |
| Altertumskunde                                                         | 17    |
| Erfte Theje                                                            | 21    |
| Die Überlieferung, welche ben Apostel Thomas auf dem Seewege           |       |
| nach Indien gelangen läßt, fteht in Ginklang mit dem regen Sandels=    |       |
| verkehr gur See, der fich zwischen dem romischen Reich und Indien feit |       |
| den erften Jahrzehnten der Kaiserzeit entwickelt hatte.                | 00    |
| I. Entbedung bes Seewegs nach Indien                                   | 22    |
| II. Die Seefahrt nach Indien                                           | 29    |
| Zweite Thefe                                                           | 34    |
| Der König ber Inber, ju bem ber Apostel auf bem Seewege gelangt,       |       |
| ift ein parthischer Fürft, der im Nordweften Indiens als Zeitgenoffe   |       |
| des Thomas herrschte.                                                  | -100  |
| I. Die parthische Herrschaft im Nordweften Indiens                     | 36    |
| II. Gundaphar ein parthischer Ronig der Inder und Zeitgenoffe bes      | 40    |
| Apostels Thomas                                                        | 42    |
| Dritte Thefe                                                           | 51    |
| Aus bem Aufschwung bes römischen Seeverfehrs entwickelten fich         |       |
| besondere Sandelsbeziehungen sowohl zu ben fübindischen als zu ben     |       |
| nordindischen Seehafen und durch beren Bermittlung gu ben Bandna-      |       |
| fürsten im Guben und zu ben Partherfürsten im Norden.                  | 52    |
| I. Der römische Handel mit Gudindien                                   | 58    |
| II. Der römische Gandel mit Nordindien                                 | 69    |
| III. Sprien und der Nordweften Indiens                                 |       |
| Bierte Thefe                                                           | 76    |
| In die von den parthisch-indischen Fürsten beherrschte Grengland-      |       |
| fcaft Canbhara brang ein besonderer Ginfluß griechischer Runft ein     |       |
| und führte gur Entstehung einer unter bem Ramen "Runft von Gan-        |       |
| dhara" bekannten Schule, beren Mittelpunkt Purufhapura, bas heutige    |       |
| Peschänder, war.                                                       | 77    |
| I. Ginfluß griechischer Runft im Nordwesten Indiens                    |       |
| II. Gandhara als Mittelpunkt eines besondern Ginflusses griechischer   | 83    |
| Runst .                                                                | 1 - 3 |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Seite |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Fünfte Thefe                                                                                                                                                                                                                                                                          | 90    |
| ihren Anfängen mit dem von ber Thomas-Legende überlieferten par-<br>thischen Königsnamen Gundaphar verbunden.                                                                                                                                                                         |       |
| I. Die "Kunst von Gandhara" unter dem Ginfluß der Runft ber                                                                                                                                                                                                                           |       |
| römischen Kaiserzeit                                                                                                                                                                                                                                                                  | 90    |
| II. Gundaphar und die Kunst von Gandhara                                                                                                                                                                                                                                              | 103   |
| Secfte These                                                                                                                                                                                                                                                                          | 109   |
| In der Legende, die den Apostel Thomas mit dem parthisch-indischen Könige Gundaphar verbindet, pflanzt sich die historische Erinnerung an eine Missionsreise des Apostels in den Nordwesten Indiens fort, welche in der Kirche von Edessa als eine literarische und liturgische Über- |       |
| lieferung bewahrt wurde.                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| I. Die inneren Merkmale der hiftorischen Glaubwürdigkeit                                                                                                                                                                                                                              | 109   |
| 1. Thomas und Gundaphar                                                                                                                                                                                                                                                               | 111   |
| 2. Thomas und Gandhāra                                                                                                                                                                                                                                                                | 117   |
| II. Die äußeren Merkmale ber historischen Glaubwürdigkeit                                                                                                                                                                                                                             | 122   |
| 1. Ebeffa und die Kirche Indiens                                                                                                                                                                                                                                                      | 123   |
| 2. Ebeffa und die Entstehung der Thomas-Aften                                                                                                                                                                                                                                         | 126   |
| Indien                                                                                                                                                                                                                                                                                | 131   |
| Siebte These                                                                                                                                                                                                                                                                          | 136   |
| I. Mazdai und die ftythisch-indischen Fürsten im Nordweften Indiens                                                                                                                                                                                                                   | 138   |
| 1. Das Reich des Königs Mazdai als Schauplat des Martyriums                                                                                                                                                                                                                           | 138   |
| 2. Das Reich des Königs Mazdai als Begräbnisstätte des Apostels                                                                                                                                                                                                                       | 141   |
| II. Siforus und die parthische Herrschaft im Nordweften Indiens .                                                                                                                                                                                                                     | 148   |
| III. Ralamina und Ralhāna                                                                                                                                                                                                                                                             | 153   |
| Achte These                                                                                                                                                                                                                                                                           | 159   |
| Die in der sprischen Kirche Südindiens sich fortpstanzende Erinne-<br>rung an das indische Apostolat des hl. Thomas legt ein wertvolles<br>Zeugnis für den historischen Charakter der nordindischen Überliese-<br>rung ab.                                                            |       |

### Einleitung.

Im Berlaufe der Fahrten und Forschungen, die ich unter dem Titel "Indische Fahrten" vor drei Jahren der Öffentlichkeit übergeben, bot sich Gelegenheit, die ältesten Beziehungen des Christentums zum fernen Often im Vorübergehen zu streifen 1. Es sei mir heute gestattet, auf diese Frage die Ausmerksamkeit der Afiatischen Gesellschaft von Japan hinzulenken 2.

Wem verdankt ber ferne Often die erfte Runde bom Chriftentum? Un welchem Buntte jenes weiten Lander- und Bolfergebietes, das fich bis jur japanischen Inselwelt erftredt, murde am fruheften bas Saatforn des driftlichen Glaubens ausgeftreut? Auf den erften Blid tonnte es befremdend erscheinen, diese Frage im Rreife der Affiatischen Gesellichaft von Japan behandelt zu feben. Fremd ift ber Gegenftand, bem fich ber Bortrag zuwendet. Es ift eine alteriftliche Überlieferung, die im Aboftel Thomas ben erften Glaubensboten bes Oftens verherrlicht. Fremd ift ber Boden, auf den wir geraten, wenn wir den Quellen der Uberlieferung nachgeben. Es genügt, das Wort "Apokraphen" auszusprechen, um jenen Boden zu tennzeichnen. Tropbem tonnte fein Bedenken besteben, in ber Mitte einer historisch-wissenschaftlichen Gesellschaft eine Frage zu behandeln, die aus dem Bereiche der afiatischen und japanischen Altertumstunde in das Forschungsgebiet des driftlichen Altertums versett. Es ift kaum zu fürchten, es möchte in Thomas als erstem Glaubensboten des Oftens ein fremdartiger Gegenstand in den Rreis einer wiffenschaftlichen Rörpericaft der Sauptstadt Japans eingeführt werden. Enger, als es auf den erften Blid erscheinen konnte, bangt die Frage, ob Thomas wirt-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indische Fahrten I, Freiburg 1908, 149—157. — Früher bereits, 1902, hatte der Versasser auf die hier behandelten Fragen die Ausmerksamkeit hingelenkt in den "Stimmen aus Maria-Laach" LXII 149—150 und seitdem dieselben nicht mehr aus dem Auge verloren.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Borliegende Schrift ift die etwas erweiterte Überarbeitung eines Bortrags, der am 25. Januar und 15. März 1911 zu Tokio vor der Asiatic Society of Japan gehalten wurde.

Ginteitung.

2

lich der eiffe Staubensbote des Offens ift, mit andern Problemen des fernen Oftens zusammen, die eine Asiatische Gesellschaft von Japan unter den ersten in den Kreis ihrer Untersuchung zu ziehen pflegt. Es handelt sich um nichts mehr und nichts weniger als um die ältesten historischen Beziehungen zwischen Christentum und Buddhismus. Unter diesem Gesichtspunkte bringt die Frage nach dem historischen Charatter der Thomas-Uberlieferung christliche und buddhistische Altertumskunde nahe aneinander

Die patrologische und hagiologische Seite der Frage scheidet aus der Untersuchung aus. Darauf einzugehen, wäre ein verwegener Ritt eines Indologen in fremdes Forschungsgebiet. Ich übernehme die Ergebnisse, wie sie die christliche Altertumskunde in den textkritischen und historischeftitischen Untersuchungen der Thomas-Legende dem indischen Altertums-forscher vorlegt. Aufgabe des Bortrages ist es, die gegebenen und grundlegenden Data einer Überlieferung des christlichen Altertums im Lichte der Ergebnisse des indischen Altertums zu erläutern. Das Ziel, das in der Ferne auftaucht, die Feststellung der Tatsache, das bereits um das Jahr 50 der erste Glaubensbote in der Person des Apostels Thomas auf indischem Boden, und zwar im Geburtslande des oftasiatischen Buddhismus, erscheint, ist zu verlockend, um nicht das Wagestück zu unternehmen.

Die Funde und Forschungen, in denen die Thomas-Legende erläutert wird, bilden einen der schönsten Triumphe der indischen Archäologie im Lause ihrer hundertjährigen Arbeit. Die Wissenschaft verdankt dieselben in erster Linie dem Erben der Macht und Größe des alten Indien. Darum bereitet es mir eine besondere Genugtuung, an dieser Stelle die Thomas-Legende im Lichte der indischen Forschung erläutern zu dürsen. Mehr denn tausend Jahre sind verstrichen, seitdem der Mönch Aelfric zene altchristliche Legende ins Angelsächsische übertrug und Alfred der Große die Mönche Ethelstan und Swithelm nach Indien sandte, um am Grabe des Apostels von Indien den Tribut der Berehrung niederzulegen. Was der schlichte Glaube zenes Geschlechtes einst als treue überslieserung des Altertums hinnahm, wurde zwar von einem späteren, kritischer

Der Bortrag wurde auf Einladung des englischen Botschafters, Seiner Exzellenz Sir Claude Macdonald, des Präsidenten der Asiatischen Gesellschaft, auf der englischen Botschaft gehalten. Der Bersammlungsort der Gesellschaft wechselt. Eine andere Arbeit hatte der Verfasser die Ehre vor der Versammslung im Juni 1911 auf der amerikanischen Botschaft vortragen zu können.

gewordenen Geschlecht als Fabel und Mythus beiseite geschoben. Das hat sich geändert, seitdem der Forscher zum Spaten griff, um in der altindischen Erde nach den verlorenen Urkunden des indischen Altertums zu suchen. über einen Zeitraum von tausend Jahren hinweg reichte der englische Pionier der indischen Archäologie dem alten angelsächsischen Lebensbeschreiber des Thomas die Hand, um das, was die legendenhafte Sprache des Angelsachsen aus dem 9. Jahrhundert von der Künstlersahrt des Apostels nach Indien erzählte, in die wissenschaftliche Sprache des 19. Jahrhunderts zu übertragen. Es ist ein wiederentdecktes Blatt indischer Geschichte, das in das Zeitalter des Apostels Thomas zurücksührt, und erscheint gleichsam wie ein Tribut historischer Verehrung, den der Erbe der überlieserungen Alfreds des Großen dem Apostel von Indien darbrinat.

#### I. Die Thomas:Legende.

Seit spätestens dem 3. Jahrhundert ist in der kirchlichen Literatur eine Überlieferung nachweisbar, welche das Wirken des Apostels Thomas mit den Parthern verbindet. Das älteste Zeugnis für das parthische Apostolat dürfte sich bei Origenes und in den Klementinischen Rekognitionen sinden. Diese Überlieferung tritt jedoch ganz in den Hintergrund vor einer andern, gleich alten Überlieferung, welche die Wirksamkeit des Apostels unter die Inder verlegt. Sowohl in der abendländischen wie in der morgenländischen Kirche war die Kunde von einem indischen Apostolat frühzeitig wohlbekannt.

Der Beweis für das hohe Alter und die weite Verbreitung der überlieferung, welche Thomas mit Indien verbindet, ist neuerdings in zwei
verdienstvollen Abhandlungen erbracht worden. Die eine verdanken wir
einem englischen Gelehrten im Indian Antiquary, die andere dem hochwürdigsten Bischofe von Mailapur. Unter dem Titel The connexion of
Saint Thomas the Apostle with India<sup>2</sup> hat Mr Philipps 1903 alle
Zeugnisse der altchristlichen Literatur über eine indische Missionsreise des
Apostels zusammengestellt. Daraus ergibt sich als unzweiselhafte Tatsache,
daß eine alte Überlieferung in der morgenländischen und abendländischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eusebius, Hist. eccles. 3, 1, 1. Alement. Refognitionen 9, 29. Rgl. V. A. Smith, Early History of India (1904) 203: The belief that the Parthians were allotted as the special sphere of the missionary labours of St. Thomas goes back to the time of Origen, who died in the middle of the third century, and is also mentioned in the Clementine Recognitions, a work of the same period.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Indian Antiquary XXXII 1 f.

Kirche bestand, die dem Apostel Thomas Indien, und zwar das gangetische Indien, als besonderes Feld seiner apostolischen Wirksamkeit zuschrieb. Diese Zeugnisse der abendländischen und morgenländischen Kirche fanden bald darauf eine neue Bearbeitung in dem Werke des Bischofs Medlycott: India and the Apostle Thomas 1. Soweit jene Untersuchung die aussührlichen Belege aus der morgenländischen, besonders der syrischen Literatur zusammenfaßt, liefert sie eine wertvolle Ergänzung zu der Abhandlung des englischen Forschers und bestätigt das Vorhandensein einer tief in das christliche Altertum zurückgehenden Überlieferung.

Reines der beigebrachten Zeugnisse geht zwar anscheinend über das 3. Jahrhundert hinaus. Aber das schließt nicht aus, daß die in der altschristlichen Literatur bezeugte Kunde um vieles älter sein kann. Ja die einfache Tatsache, daß seit dem 3. Jahrhundert ein und dieselbe Überslieferung an verschiedenen Orten bezeugt wird, läßt die Schlußfolgerung durchaus berechtigt erscheinen, daß der Glaube an eine Missionsreise des Thomas nach Indien nicht erst am Anfang des 3. Jahrhunderts aufstam, sondern viel älteren Ursprungs ist.

So alt und weitverbreitet aber jener Glaube auch gewesen sein mag, so würde die Nachricht, daß der Apostel Thomas in Indien tätig war, der indischen Altertumskunde doch kaum Anlaß geben, sich mit der Frage der Glaubwürdigkeit jener Überlieferung zu beschäftigen. Bedeutung gewinnt die Frage erst, wenn wir erfahren, in welchem Teile Indiens

1 London 1905. Das Wert bes Bischofs von Mailapur sucht ben Beweis zu

erbringen, daß Mailapur die alte Begrabnisftätte des Apostels ift.

<sup>2</sup> Bu den genannten beiden Werten ift aus jungfter Zeit noch hinzuzugahlen bie fleißige Arbeit eines Deutschen, bes Lehramtspraktikanten Rarl Sed in Rabolfgell am Bodenfee: "hat der heilige Apostel Thomas in Indien das Evangelium gepredigt?" (Radolfzell 1911, Selbftverlag), die um die Mitte Juli 1911 gur Berfendung tam. Dem Berfaffer der vorliegenden Untersuchung, der um die Mitte August 1911 zu Tokio feine Arbeit zum Abschluß brachte und bas Manufkript berselben im September nach Europa fandte, war weder von dem Plane biefer Schrift etwas bekannt, noch ist ihm vor Absendung feines Wertes eine Nachricht barüber jugetommen. Die Arbeit Beds gelangt zwar zu einem verschiedenen Refultat, indem fie, gleichwie bas von ihr unbeachtet gelaffene Wert von Bifchof Medlycott, für bie fübindifche Tradition eintritt, enthalt aber vieles Gute und Beachtenswerte und geht einen von der borliegenden Schrift völlig abweichenden Weg. Die beiben Schriften bieten baber nebeneinander ihr besonderes Intereffe und konnen fich in manchem ergänzen. Namentlich hat Sed die judische Literatur ausgiebig zur Silfe herangezogen, mahrend ber Verfaffer auf die indische archaologische Forschung fich ftütte.

der Apostel tätig war. Darüber jedoch läßt uns das Zeugnis der kirchlichen Literatur ganz im Dunkeln. Nur eine einzige Quelle der Überlieferung macht eine Ausnahme. Durch sie werden wir mit allerlei Personen- und Ortsnamen vertraut gemacht. Lassen sich diese Namen auf
indischem Boden und in der indischen Geschichte nachweisen, dann sind feste
geographische und historische Anhaltspunkte gegeben, um zeitlich und örtlich
das indische Apostolat des hl. Thomas näher zu bestimmen. Es läßt sich
dann die Frage beantworten, wann und an welchem Punkte Indiens das
erste Erscheinen des Christentums festzusetzen ist.

Die Quelle, aus der wir Einzelheiten über die indische Missionsfahrt bes Apostels Thomas erfahren, liegt im Bereiche jener literarischen Erzeugnisse, die unter dem Namen Apotrophen zusammengefaßt werden. Mit dem Ramen "Apokryphen" verbindet fich sofort die Borftellung eines von Absonderlichteiten, Abenteuerlichfeiten, Abgeschmadtheiten übermucherten Bhantasieftudes. Die Apotryphen stellen Rachbildungen biblijcher Schriften bar, indem fie in ihrer Form und Anlage an die Schriften bes Neuen Teftamentes anknüpfen, um als Evangelien, Apostelgeschichten, Apostelbriefe ben Gegenstand der neutestamentlichen Schriften bon neuem zu behandeln oder weiterzuspinnen, meiftens jugleich im Dienfte ber Barefie, um für beren Sonderlehren Propaganda ju machen. Mit einer gang unbeimlichen Übbigfeit mucherte biefer Literaturzweig auf gnoftischem Boben namentlich in der Bestalt von Apostelgeschichten, die in Umlauf gesetzt murden, um das Gewicht apostolischer hertunft den mancherlei Abarten der anoftischen Irrlehre ju geben. Die kanonischen Schriften laffen die apostolische Birt. famteit und bas Lebensende der meiften Apostel im Dunkeln. Die firchliche Uberlieferung aber bewahrte nur wenige Ginzelheiten barüber auf. Das eröffnete der Ginbildungstraft ein weites Feld, um im Dienfte der Arriebre die Luden auszufüllen, welche die kanonisch beglaubigten Schriften des Neuen Testamentes ließen 1.

In den Kreis dieser Gattung von Literaturerzeugnissen gehört nun auch die Erzählung, in der uns die Kunde von des Apostels Fahrt nach Indien überliefert worden ist. Gine solche Zugehörigkeit scheint von vornherein die Verwertung zu historischen Untersuchungen auszuschließen. Während die Apostryphen durch ihr phantastisches Gepräge ein wichtiges Zeugnis

<sup>1</sup> Bardenhewer, Altfirchliche Literatur I 365 ff. — Baumgartner, Ge-fchichte ber Weltliteratur I4 (1901) 172.

für die echten tanonischen Schriften liefern, indem fie beutlich ben Gegensat zwischen Wahrheit und Dichtung, zwischen der Ginfacheit und Erhabenheit ber göttlichen Offenbarungstatfachen und der Buntichedigkeit, Lächerlichkeit, Trivialität und Phantafterei menfolicher Erfindungen 1 anicaulich zeigen, bieten fie felbst alles andere eber als die Burgichaft einer auch nur in beschränktem Sinne nugbaren historischen Quelle. Die apofryphen Texte wurden mit der größten Freiheit geändert; die gahlreichen Bearbeitungen erlaubten fich bie mannigfachften Auslaffungen ober Zufate. Rurg, man icaltete und waltete mit ihnen nach Belieben. In einen dunkeln und verdächtigen Winkel der frühchriftlichen Literatur, wo wir Schritt für Schritt auf das üppig wuchernde Schlingwerk freier Erfindung ftogen, sehen wir uns versett, wenn wir die Apokryphen zum Führer nehmen. Dichterische Phantafie treibt da ein so willfürliches Spiel, daß es unmöglich scheint, die Grenze zwischen Wahrheit und Dichtung, historischer Uberlieferung und willkürlicher Ausschmüdung zu ziehen. Die Erzählung von des Apostels Fahrt nach Indien macht hiervon keine Ausnahme.

Gin "König der Inder" wünscht einen Baumeifter ju erhalten, damit diefer ihm einen herrlichen Balaft erbaue. Zu diefem Zwecke fendet er einen Raufmann Abbanes nach Sprien. In Jerusalem tommt ber Befandte mit Jesus, dem Sohne des Zimmermanns Joseph, jusammen, der ihm in der Person seines "Sklaven" Thomas einen geschickten Architekten anbietet. Der Bertrag kommt zu ftande. Thomas gelangt in Begleitung des Raufmanns auf dem Seewege nach Indien und in das Reich des Rönigs der Inder. Hocherfreut, einen fo erfahrenen Runftler gefunden ju haben, stellt er dem Apostel große Summen Geldes zur Verfügung. Dieser jedoch verwendet alles Geld zum Beften der Armen unter dem Borgeben, dem Rönig auf diese Weise einen himmlischen Balaft zu bauen. Diesen himmlischen Palast erblickt der König im Traume. Nun läßt er fich taufen mit seinem Bruder. Später folgt Thomas dem Rufe in ein benachbartes Reich. hier aber erleidet er als Opfer einer Berfolgung den Tod und front mit diesem Zeugnis für Chriftus fein indisches Apostolat. Im Reiche jenes Königs bleibt er begraben, bis Christen seine beiligen überreste nach dem "Westen" übertragen.

Aus der Missionsfahrt eines Apostels in das indische Märchenland hat also die dichtende Phantasie eine märchenhafte Künstlerfahrt gemacht,

<sup>1 3.</sup> Anabenbauer in der Zeitschr. für kathol. Theologie VIII 799—809.

die sich in der Anlage als eine geschickt eingeleitete, in manchen Zügen ansprechende Erzählung kennzeichnet. Den ersindungsreichen Dichter scheint schon der Anlaß zur Fahrt zu verraten. Die Erzählung geht von dem Berlangen eines indischen Königs nach einem Künstler aus. Nicht ohne einen Anslug von Humor wird der Apostel als Baukünstler durch seinen Meister, als den Sohn des Zimmermanns Joseph, eingeführt. Die Umdeutung des für den König zu erbauenden Palastes durch den Hinweis auf den himmlischen Palast, zu dem die Almosen die Bausteine liefern, entbehrt nicht des Reizes sinniger Poesie. Das poesievolle Gemüt der christlichen Borzeit hat den dichterischen Zauber herausgefühlt.

Rein Bunder, daß diese Erzählung fo volkstümlich im Mittelalter murde, als die Apokryphen in Übersetzungen ihren Weg über ben ganzen Erdfreis nahmen und namentlich auf germanischem und romanischem Boben fich zu einem reichen Blütengarten geiftlicher Boefie entwickelten 1. Unter den bielen aus der apokryphen Literatur fliegenden Legenden, die damals gleichsam zu neuem Leben erstanden und dant der Unziehungstraft des Gegenstandes bie Erbauungs- und Unterhaltungslekture, gewiffermagen bie geistige Nahrung des Bolkes murben, mar es gerade die an Thomas sich fnüpfende Runftlerfahrt nach Indien, die in mannigfaltigen Bearbeitungen, Erweiterungen ober Abkargungen Unklang fand. Ginen bestechenden Reiz übte auf ben frommen Sinn bes Bolkes und feiner Rünftler bie Geftalt des nach dem weit entlegenen Lande der Inder giehenden Jungers des Berrn aus, der mit den ihm anvertrauten Schätzen an Stelle eines irdifchen und verganglichen Balaftes eine himmlifche und unvergangliche Ronigswohnung aufbaut, bie allen Glang ber Berlen und Gbelfteine Indiens überftrahlt. Das Geschlecht der alten Meifter, das die Dome des Mittelalters schuf, verehrte daber in Thomas ben Batron seiner Runft. In bem toftbaren geiftlichen Balaft fab es das vorbildliche Meifterwerk ber firchlichen Baudenkmäler. Für diese Berehrung legen noch heute so manche Glasgemälde ber alten Rathedralen Zeugnis ab, die in ihren Bilbern Thomas als Baumeister darftellen, der über das Geheimnis einer himmlischen Runft verfügt. Dit Borliebe brachte man Szenen aus der indischen Rünftlerfahrt des Apostels jur Darftellung. Es fei nur an die herrlichen Aptlen von Tours und Bourges erinnert. Indem die mittelalterliche Runft bem Apostel bas Richtscheit in die Sand gab, wollte fie jum Ausbrud

<sup>1</sup> Barbenhewer, Altfirchliche Literatur I 368.

bringen, daß sie ihm das Geheimnis ihrer Meisterschaft verdanke. Fast scheint es, als habe selbst die Liturgie der Kirche diesem Lieblingsgedanken Rechnung getragen durch die Wahl der Epistel am Feste des Apostels Thomas. Dieselbe weist nämlich in den Worten des hl. Paulus an die Epheser auf den geistigen Bau hin, der durch das Apostolat zur Vollendung in Christus emporstrebt.

Reine apokryphen Akten sind in solcher Bollständigkeit auf uns gestommen, keine in so vielen Bearbeitungen und Übersetzungen erhalten worden als die Thomas-Akten. Außer einer sprischen und griechischen Bearbeitung bestehen lateinische, äthiopische und koptische Übersetzungen, letztere allerdings nur in Bruchstäcken. Die lateinische Bearbeitung liegt in zwei, zeitlich nicht weit voneinander getrennten Fassungen als Passio S. Thomae apostoli und De miraculis B. Thomae apostoli vor. Die äthiopische Redaktion der Thomas-Legende ist dem äthiopischen Sammelwerk "Die Kämpse der Apostel" eingefügt.

Die umfassendste Durcharbeitung des gesamten Quellenmaterials verdanken wir Lipsius in seinem grundlegenden Werke "Die apokryphen Apostelsgeschichten und Apostellegenden". Für den griechischen Text besitzen wir jetzt in den Ausgaben von Bonnet², für den sprischen Text in den Arbeiten von Wrights und Burkittt eine sorgfältige textkritische und historischkritische Grundlage. Wichtige Ausschläfte bietet über die sprische Überlieserung Rubens Duval in seinem Werke La Litterature Syriaque 5. Dazu kommen noch einzelne kleinere Beiträge, die sich vorwiegend mit dem lyrischen Teil der Akta besassen, wie die von Karl Macke auf deutscher, von Bevan auf englischer Seite.

Als Ergebnis der eingehenden Untersuchungen von Lipsius und Bonnet auf der einen, von Bright und Burkitt auf der andern Seite hat sich herausgestellt, daß der gnostische Urtext zu Grunde gegangen ist. Alles Wissen um denselben ist, abgesehen von einigen Angaben des hl. Augustinus, aus katholischen Überarbeitungen zu schöpfen. Zwei dieser Überarbeitungen

<sup>1 2</sup> Bbe: I 1883, II 1884.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Acta Philippi et Acta Thomae, Lipsiae 1903.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apocryphal Acts of the Apostles, edited from Syriac manuscripts, 2 Bbe, London 1871.

<sup>4</sup> On the Original Language of the Acts of Judas Thomas, im Journal of Theological Studies I (1900) 280 f. 2gl. F. C. Burkitt, Another Indication of the Syriac Origin of the Acts of Thomas, ebb. III (1901) 95 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Paris 1899, 98-100.

jedoch, eine griechische und eine sprische, dürfen ein sehr hohes Alter beanspruchen, sind ziemlich unversehrt erhalten geblieben und lassen die gnostische Borlage noch deutlich durchschimmern. An Berschiedenheiten zwischen diesen beiden Texten sehlt es nicht. Der griechische ist häusig kürzer als der sprische, selten ausführlicher. Den Hauptunterschied indes will man darin sinden, daß der sprische Text sich als durchgreisender überarbeitet erweist, insosern manche gnostische Züge verwischt wurden, welche im griechischen Texte beibehalten sind. Die griechische überarbeitung — soscheint es — hat den ursprünglichen Text treuer überliefert. Der Urtext selbst war nicht griechisch, sondern sprisch abgefaßt; dieser sprische Urtext jedoch ist verloren, deswegen muß eine historischtritische Prüsung der Überalieserung sowohl auf die griechische wie auf die sprische Überarbeitung zurückgehen, um daraus die ursprüngliche Überlieserung zu ermitteln.

Wenn wir uns nun der Frage zuwenden, ob dieses Quellenmaterial zu historischen Zwecken verwertbar ist, so muß vor allem ein Gesichtspunkt bei der Beurteilung des apokryphen Materials beachtet werden.

Ist unter jener weitverzweigten Gattung von Literaturwerken, welche Nachbildungen biblischer Schriften darstellen, auch nicht ein einziges Erzeugnis, das von vornherein den Eindruck geschichtlicher Glaubwürdigkeit macht, so darf doch nicht übersehen werden, daß sie in ihrer Gesamtheit ziemlich enge verwachsen sind mit den Anfängen eines literarischen Schaffens, das schon in den ersten Jahrhunderten unter unsäglichen Schwierigkeiten, Not und Verfolgung sich zu regen beginnt. Schrwürdige Erinnerungen der ältesten Christengemeinden werden in diesen ältesten Versuchen einer tirchlichen Literatur fortgepflanzt. Wohl ist es wahr, daß sich gerade die gnostischen Sekten mit Vorliebe dieser Überlieserungen bedienten, um daran das buntscheckige Gewebe ihrer Lehren zu knüpfen. Aber indem ihre Ersindungen von älteren Erinnerungen ausgingen, öffnete sich in den Apostryphen ein Kanal, durch den Bruchstücke geschichtlicher Überlieserungen, wenn auch mit vielen willkürlich ersonnenen Dichtungen vermischt, gerettet und einer späteren Zeit zugänglich gemacht werden konnten.

Es wäre darum übereilt, einzelne Überlieferungen bloß deshalb abzulehnen, weil sie uns vielleicht ausschließlich in jener verdächtigen Literaturgattung apokrypher Apostelgeschichten erhalten geblieben sind. Das Ganze mag als dichterische Ausschmückung irgend einer Begebenheit geschichtlich

<sup>1</sup> Baumgariner, Weltliteratur I4 171.

wertlos erscheinen. Aber unter dem Schutt von Trivialitäten birgt sich möglicherweise die Goldader einer alten Überlieferung. Üußerste Borsicht ist zweisellos beim Tasten und Suchen nach ihr geboten. Aber daß es sich auch lohnen kann, solchen Spuren einer geschichtlichen Erinnerung nachzugehen, haben neuere Untersuchungen durch überraschende Ergebnisse bestätigt.

Wie soll es nun aber möglich sein, bei der sagenhaften Überlieferung, welche in der griechischen und sprischen Überarbeitung vorliegt, Wahrheit und Dichtung so auseinander zu halten, daß aus der Masse von Einzelzügen, die offensichtlich den Stempel der Erfindung an sich tragen, noch der Kern einer historischen Erinnerung herausgefunden werden kann?

#### II. Die Kritik der Thomas-Legende.

Der einzige Weg zur Beantwortung der Frage ist uns vorgezeichnet in den Prinzipien der historischen Sagenkritik. Die Thomas-Akten, wie sie heute vorliegen, tragen alle Merkmale einer Legende. Was wir als Legende zu bezeichnen pslegen, ist nur eine andere Form der Sage. Von der Sage wird die Legende lediglich als eine Abart unterschieden, welche an religiöse Begebenheiten und Persönlichkeiten anknüpft. Auf die Legende sinden daher alle Grundsäte der historischen Sagenkritik Anwendung.

Bei der Prüfung einer sagenhaften Überlieferung handelt es sich in erster Linie darum, festzustellen, wie weit die Quelle, aus der die Überlieferung in ihrer uns zugänglichen Gestalt stammt, als historisches Zeugnis zulässig ist trot des Einflusses, den die frei schaffende Einbildungskraft des Bolkes oder des Dichters auf die Fassung ausgeübt haben mag. Nun ist der Thomas-Legende der Charakter einer sagenhaften, von dichterischen Phantasien umsponnenen Erzählung deutlich aufgedrückt. Um festzustellen, ob sie als historisches Zeugnis, d. h. als glaubwürdige Übermittlerin einer tatsächlichen Begebenheit zuzulassen sei, ist es notwendig, die innere Glaubwürdigkeit der durch sie als Quelle übermittelten Ereignisse und Tatsachen zu prüfen. Den Ausgangspunkt für eine solche Untersuchung bildet die Unterscheidung in echte und unechte Sagen¹.

Echte Sagen find die Sagen mit historischem Rern, unechte Sagen die frei erfundenen. Eine echte Sage ist eine Erzählung, die auf irgend

<sup>1</sup> Zum folgenden vgl. Bernheim, Lehrbuch ber hiftorischen Methodes (1903) 318 ff.

einer historischen Begebenheit oder der Erinnerung an eine solche beruht, mag dieselbe auch im Laufe der Zeit durch Weitererzählung und Hinzudichtung entstellt sein. Bon Fälschung im eigentlichen Sinne des Wortes kann da keine Rede sein. Dem Begriff der echten Sage können wir mit voller Deutlichkeit den Begriff der gefälschten Sage gegenüberstellen. Der gefälschten Sage liegen keine wirklichen historischen Fakta oder Verhältnisse und keine Erinnerungen an solche zu Grunde, sondern der Inhalt der Sage ift entweder völlig erfunden oder aus anderer Umgebung entlehnt.

Bei der kritischen Prüfung der Überlieferung handelt es sich also einsfach um die Frage: Liegt in der Thomas-Legende eine historische oder eine künstliche Legende, eine sagenhaft ausgesponnene Überlieferung einer historischen Begebenheit oder ein frei erfundenes Gebilde vor?

Überblickt man die mannigfachen und intensiven Einslüsse, die sich bei der sagenhaften Entstellung geschichtlicher Begebenheiten geltend machen können, so sieht man leicht ein, "wie schwer es ist, zu erkennen, inwieweit die Sagen unentstellte historische Traditionen und Erinnerungen von historischem Zeugniswert enthalten". Die völlig willkürliche und traumhafte Art, mit der Wirklichkeit und Dichtung, Erinnerung und Phantasie durcheinander geworfen werden, macht es durchweg unmöglich, aus der Sage selbst ohne weitere Hilfsmittel das geschichtlich Wahre vom Phantastischen zu scheiden 1.

Das einzige Mittel, Wahrheit und Dichtung auseinander zu halten, bietet die innere Kritik des überlieferten Legendenstoffes, d. h. die Prüfung der einzelnen Bestandteile und Data, inwieweit sie mit historisch beglaubigten Tatsachen im Einklang stehen oder nicht. Danach wird die Glaubwürdigkeit oder Unglaubwürdigkeit einer Überlieferung sich bemessen. Da nun die Legende in Indien spielt, so hat sich naturgemäß schon frühe die Prüfung des Textes auf einzelne chronologische und historische, geographische und ethnologische Angaben gerichtet, die mit der Überlieferung verslochten sind, um aus deren Übereinstimmung mit den Ergebnissen der indischen Altertumskunde den Umfang des historischen Gehaltes der Legende und das Maß ihrer Glaubwürdigkeit nachzuweisen.

Der erste, der einen eingehenden Bersuch in dieser Richtung unternahm, war Alfred v. Gutschmid2 in seiner Darstellung der "Königs-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebb. 464 ff.

<sup>2</sup> Ein Beitrag zur Kenntnis bes geschichtlichen Romans, im Rheinischen Museum für Philologie, R. F. XIX 161—183 380—401.

namen in den apokryphen Apostelgeschichten". Die von ihm angestellten Bergleiche ergaben so auffällige Übereinstimmungen zwischen einzelnen in der Legende erhaltenen Personen= und Ortsnamen und gewissen Data der indischen und persischen Geographie und Geschichte, daß das Borhandensein historischer Beziehungen der Legende zu Indien nicht abgeleugnet werden konnte. Anstatt jedoch, was am nächsten zu liegen schien, die Übereinstimmung auf die Erinnerung an eine von Thomas nach Indien unternommene Missionsreise zurüczuschen, versiel er auf den Gedanken, die indischen Reminiszenzen aus einer buddhistischen Missionszeschichte herzuseiten. Die ganze Untersuchung Gutschmids steht unter dem Banne, daß die Thomas-Legende auf buddhistischen Quellen zurüczeht und ursprünglich die Erzählung einer buddhistischen Missionsreise darstellte, die später in christlichen Sinne umgearbeitet wurde.

Die Unhaltbarkeit dieser Deutung hat Silvain Lévi treffend nachsgewiesen. Dem französischen Forscher ist es gelungen, in seiner Untersuchung über den geschichtlichen Gehalt der Legende auf einzelne neue und wertvolle Gesichtspunkte hinzuweisen. Klarer und bestimmter, als es von Gutschmid versucht wurde, hat bei dieser Gelegenheit Silvain Lévi gewisse Züge der Überlieferung in ihrer geographischen, chronologischen und historischen Übereinstimmung mit den Ergebnissen der indischen Archäologie dargelegt.

Bei diesen vergleichenden Untersuchungen ist jedoch ein Gesichtspunkt entweder gar nicht oder nur oberflächlich einbezogen worden, der im Vordergrund stehen muß, wenn es sich um die Frage handelt, ob in einer Sage oder Legende eine historische Erinnerung sich fortpflanzt. Da muß man sich nämlich vor allem klar sein über die Vorfrage: Unter welchen Vorausssehungen ist es möglich, aus der gegebenen Übereinstimmung einen sichern Beweis zu erbringen, daß eine echte historische Überlieferung vorliegt? Es könnte bei einer solchen Prüfung sich herausstellen, daß in das Gewebe der Sage einige wirklich historische Jüge eingeflochten sind, und doch wäre mit dieser Feststellung für die Frage der Glaubwürdigkeit oder Unglaubwürdigkeit der sagenhaft ausgesponnenen Überlieferung wenig gewonnen?. Denn es können einzelne geographische und geschichtliche Züge in die Sage berwoben sein, Namen historischer Persönlichkeiten, Begebenheiten, deren

<sup>1</sup> Journal Asiatique Serie 9, Bb IX (1897) 27-42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 3. B. was Révi jagt über les ânes sauvages, qui viennent d'eux-mêmes s'atteler au char de Thomas et qui le conduisent à la ville de Misdeos.

Tatsächlichkeit außer Zweifel steht, Ortsangaben, die der Wirklichkeit entsprechen, und doch kann der Überlieferung als solcher die innere Glaubhaftigkeit fehlen. Es wird keineswegs schwer halten, in der ThomasLegende gewisse Bestandteile und Züge als innerlich durchaus glaubwürdig
nachzuweisen. Daß der Verfasser der Akta nicht bloß dichtete, sondern
auch einzelne Mitteilungen sich zu nutze gemacht hat, die über Land und
Leute von Indien längst in Umlauf waren, steht ganz außer Zweifel.

Seitdem sich durch den indischen Feldzug Alexanders d. Gr. ber Schleier über dem geheimnisvollen Lande zum erstenmal gelüftet hatte, begann Indien seine Anziehungskraft auf Dichter und Philosophen auszuüben. Die Reugierde muchs, als in bem erften Jahrhundert ber Raiferzeit Schifffahrt und Handel zwischen Rom und Indien einen ungeahnten Aufschwung nahmen. Die aus Indien heimkehrenden fprischen und ägnptischen Bandels= leute brachten mit ihren indischen Waren auch vielerlei Erzählungen bon dem Bunderlande, das die Perlen und Edelsteine, die koftbaren Stoffe und Gewürze bot, auf ben Märkten von Agppten und Sprien in Umlauf. Jeder heimkehrende Raufmann und Rapitan hatte etwas Neues zu ergahlen. Diefe Erzählungen, beren Sammelbeden die hafenstädte und handelsplage geworden waren, gewährten einen verlodenden Stoff für die Sabrifation gefälschter Apostelgeschichten. Es lag ja fo nabe, ben Schauplag apostolischen Wirkens in jenes Wunderland zu verlegen, das durch den Schleier ber fabulierenden Ergablungen wie eine neue Welt aus ber Ferne fcimmerte. Das war neu, padend. Die Fahrt eines Apostels nach Indien war wie geschaffen, um als Behitel aller Phantafien zu dienen. Man bichtete also einen Aufenthalt bes Apostels in Indien. Bas über Land und Leute von Indien berichtet wurde, lieferte dafür die Szenerie und gab in den geographischen und ethnologischen Bugen, die eingewoben murben, der Ergahlung von einer indifden Miffiongreife in bifches Rolorit.

Daraus erkennt man leicht, wie versehlt es nun wäre, aus einzelnen übereinstimmungen ohne weiteres auf eine historische Grundlage der Überlieferung zu schließen. Um der Thomas-Überlieferung den Charakter einer solchen Legende zu vindizieren, in der eine historische Erinnerung fortlebt, genügt es nicht, irgend welche Züge als in Übereinstimmung mit Indiens Land und Leuten nachzuweisen. Es müssen Übereinstimmungen ermittelt werden, die sich nicht erklären lassen ohne die Voraussezung, das Thomas wirklich eine Missionsreise nach Indien unternommen hat. Lassen sich solche Züge in der Legende ermitteln?

Wenn wir dann unsere Aufmerksamkeit denjenigen Data der Erzählung zuwenden, die sich nicht hinreichend erklären lassen ohne die Voraussezung eines ihnen zu Grunde liegenden historischen Faktums, so muß dabei noch ein anderer Gesichtspunkt berücksichtigt werden, der ebenfalls bei der Prüfung der historischen Glaubwürdigkeit außer acht geblieben ist.

Der Überblick des in den Akten geschilderten Berlaufs der Miffions= reise läßt sofort erkennen, daß die Erzählung in zwei scharf auseinander ju haltende Abschnitte zerfällt. In dem ersten Abschnitt wird der Name des Apostels mit dem Ramen eines Königs Gundaphar verbunden, im zweiten mit dem Namen eines Königs Mazdai. Un den Besuch des von Bundaphar beherrschten Reiches schließt fich eine Reise in das Reich jenes andern Königs, die mit dem Martyrium des Apostels abschließt. So beutlich nun die Beziehungen des Apostels zu dem an erfter Stelle genannten König ein geschichtliches Geprage zu verraten scheinen, so un= bestimmt und dunkel find bisber alle Deutungen der Berfonlichkeit gewesen. die sich hinter dem Namen Magdai verbirgt. Dadurch könnte die historifche Grundlage ber Legende als Canges in Frage geftellt ericheinen. Wenn nämlich jener Teil der Legende, welcher bon dem Besuche bei Konig Gundaphar handelt, so enge berbunden ift mit dem zweiten Teil, der die Reise zu König Mazdai beschreibt, daß der eine Teil ohne den andern nicht denkbar ift, dann ift auch die geschichtliche Glaubwürdigkeit des einen Abschnittes ohne den andern nicht haltbar. Auf alle Fälle bleibt das Ergebnis fragwürdig.

Es entsteht daher die Frage, ob bei der Untersuchung des geschichtlichen Gehaltes der Legende der eine Abschnitt nicht vollständig von dem
andern getrennt werden könne. Weder v. Gutschmid noch Lévi haben
diese Frage in Erwägung gezogen. Und doch ist es unbedingt notwendig,
in der Thomas-Legende, wie sie heute vorliegt, zwei Teile scharf auseinander zu halten: den Abschnitt, der den Apostel in Beziehung zu König
Gundaphar bringt, und den Abschnitt, der ihn mit König Mazdai zusammenführt. Ohne diese Unterscheidung bleibt uns vielleicht für immer der
Weg versperrt, auf Grund der chronologischen, historischen, geographischen
Konkordanzen die Glaubwürdigkeit des Kernes der Überlieserung sestzustellen.

Wenn wir das Berhältnis der beiden Könige und ihre Stellung im Rahmen der Erzählung vergleichen, so ergibt sich zunächst, daß Gundaphar und Mazdai augenscheinlich so wenig miteinander gemein haben, daß der eine vom andern vollständig getrennt werden kann. Der Schauplat ist

in beiden Abschnitten ganz verschieden. Und ebenso verschieden wie die Könige, mit denen Thomas nacheinander in Verbindung gebracht wird, sind die handelnden Nebenpersonen, die auf die Ereignisse Einsluß haben. Die griechische Überarbeitung verteilt die auf verschiedenen Schauplätzen sich abspielenden und an verschiedene Personen geknüpften Ereignisse auch äußerlich gleichmäßig auf zwei aus je sechs Akten bestehende Teile. Der sprische Text, der nur aus acht Akten besteht, aber im großen und ganzen denselben Inhalt bietet, räumt den Ereignissen des zweiten Abschnittes, die im griechischen Text die Akten 7—12 umfassen, nur die beiden setzten Akte V—8 ein, während die Ereignisse des ersten Abschnittes ebenfalls auf sechs Akte verteilt sind.

Diese aus dem Bergleich der beiden Abschnitte sich ergebenden Berschiedenheiten legen die Bermutung sofort nahe, daß in den zwei Teilen einer und derselben Legende zwei voneinander unabhängige Erzählungen an den Namen des Apostels geknüpft wurden: eine, welche ihn nach Indien gelangen, eine andere, welche ihn in Indien die Bollendung durch das Marthrium erlangen läßt. Die Erzählung, in welcher die Erinnerung an die Missionsreise nach Indien fortgepflanzt wird, verknüpft Thomas und Gundaphar; der Bericht, in dem das Marthrium erzählt wird, versbindet Thomas und Mazdai. Der erste Abschnitt dient der Verherrlichung des Apostolates, der zweite der Verherrlichung des Marthriums.

Das, was den wesentlichen Inhalt des ersten Abschnittes bildet, dient dem Zweck, eine in Umlauf befindliche Überlieferung zu begründen, derzusolge der Apostel Thomas eine Missionsreise nach Indien unternahm und mit Erfolg im Reiche eines indischen Königs wirkte. Veranlassung und Verlauf der Reise wird erzählt. Im Mittelpunkt der Erzählung steht das Verlangen des Königs nach einem Künstler aus dem Westen. Die Verwirklichung dieses Wunsches führt den Apostel nach Indien Judien. Und in Indien selbst bildet die Errichtung des Palastes den Ausgangspunkt des Apostolates, dessen

Einem ganz andern Zwecke dient der zweite Abschnitt. Mit dem ersten Schritt, den Thomas in das Reich des Königs Mazdai tut, wird das Marthrium des Apostels vorbereitet. Es beginnt das Leiden des Jüngers Christi, der ins Gefängnis geworfen, gegeißelt und zuletzt dem Henker zur Hinrichtung überliefert wird. Alles, was in diesem zweiten Teile erzählt wird, soll die Verherrlichung des Apostolates durch das Marthrium des Apostels begründen.

Daraus ergibt sich für die kritische Untersuchung die Schlußfolgerung, daß bei der Frage, wie weit der Inhalt der heute vorliegenden Legende geschichtlich glaubwürdig ist, die Erzählung der Missionsreise, die Thomas mit Gundaphar verknüpft, und die Erzählung des Marthriums, das den Apostel mit Mazdai verbindet, scharf auseinander gehalten werden müssen.

Das kann geschehen, weil, wie bereits hervorgehoben, zwischen den zu Thomas in Beziehung stehenden Persönlichkeiten des ersten und des zweiten Teiles gar kein Zusammenhang besteht. Mit dem Abschied, den Thomas vom Reiche des Königs Gundaphar nimmt, treten alle dort im Vordergrund stehenden Persönlichkeiten vom Schauplat ab. Mit dem neuen König Mazdai erscheinen auf einem ganz neuen Schauplat neue Persönlichkeiten, die zu den alten in gar keiner Beziehung stehen. Die beiden Teile stellen daher zwei getrennte, innerlich nicht verbundene Sagenkreise dar und müssen als solche getrennt behandelt und in Bezug auf ihren historischen Charakter geprüft werden.

Von dieser Unterscheidung ausgehend, baut sich die Untersuchung zunächst auf dem ersten Teil der Erzählung auf, welcher eine Missionsreise in das Reich des Königs Gundaphar beschreibt. Von dem historischen Charakter der Beziehungen zu diesem König hängt die Entscheidung ab, ob die Thomas-Legende eine historische oder eine künstliche Legende ist.

Ist der erste Teil als auf historischer Grundlage ruhend nachgewiesen, dann scheint der Weg gebahnt, um vielleicht auch für den zweiten Teil, der disher der Untersuchung unüberwindliche Schwierigkeiten entgegenstellte, einen historischen Kern zu ermitteln, der die historische Glaubwürdigkeit der Missionsreise bestätigt.

Die Darstellung der Missionsreise baut sich auf sorei grundlegenden Data auf: 1. der Apostel kommt in das Reich eines Königs Gundaphar; 2. er gelangt dorthin durch die Vermittlung des Handels und der Schiffsfahrtsbeziehungen, die zwischen seinem Reich und der römischen Provinz Shrien bestehen; 3. veranlaßt wird die Fahrt durch das Verlangen des Königs, Künstler aus Sprien in seinem Dienst zu verwenden.

Aus diesen drei Data ergeben sich drei Fragen:

- 1. Gab es einen König Gundaphar als Zeitgenoffen bes Apoftels?
- 2. Lassen sich zwischen seinem Reiche und Sprien Handelsbeziehungen auf dem Seewege nachweisen?

3. Läßt sich der Nachweis liefern, daß innerhalb der Herrschaft jenes Fürsten sich eine Kunft entwickelte, die in Beziehung stand zur Kunst des romischen Reiches?

Die Beantwortung dieser drei Fragen übernimmt die indische Archäologie. In den Ergebnissen der Münzkunde und der Denkmalkunde liesert sie von jener altchristlichen Erzählung eine archäologische Übersetzung, aus der hervorgeht, daß die Legende in den drei grundlegenden Data sich mit dem Zeugnis des indischen Altertums in überraschender Weise deckt.

Dies führt dann zu der weiteren Frage: Ift die Übereinstimmung nur erklärlich unter der Boraussetzung, daß in der legendenhaften Überlieferung die glaubwürdige Runde von einer Missionsreise des Apostels Thomas nach Indien erhalten geblieben ist? Es muß der Nachweis noch geliefert werden, daß die Erzählung, insofern sie den Apostel mit jenem "König der Inder" in Berbindung bringt und zu einem indischen Königreich gelangen läßt, das Beziehungen des Handels und der Kunst mit dem Westen unterhält, notwendig auf einer wirklich geschichtlichen Überlieferung beruht. Erst damit ist die indische Missionsreise des Apostels Thomas als eine geschichtliche Tatsache erwiesen.

Die Bedeutung dieser Tatsache springt in die Augen. In dem historischen Kern der Thomas-Legende wird die Frage beantwortet: Wann und an welchem Punkte Indiens läßt sich das erste Erscheinen des Christentums nachweisen? Dies führt zur Frage zurück, von der die Einleitung ausging: In welcher Beziehung steht die Thomas-Überlieferung zu den Problemen der oftasiatischen Religions- und Kulturkunde?

## III. Die Thomas-Legende ein Problem der driftlichen und indischen Altertumskunde.

Läßt sich ber einwandfreie Nachweis führen, daß in der altchristlichen Legende eine historische Erinnerung als Kern sich fortpslanzt, dann ist die Tatsache festgestellt, daß bereits um die Mitte des 1. Jahrhunderts eine Kunde vom Christentum bis nach Indien vorgedrungen war. Dieser Tatsache hat auch die Geschichte des oftasiatischen Kultur= und Bölkerlebens Kechnung zu tragen. Das Erscheinen des ersten Glaubensboten an der Schwelle des fernen Oftens und in jenem Lande, das durch so enge Bande der Kultur mit China und Japan verbunden ist, wird für alle Zeiten auch in der Geschichte des ostasiatischen Kulturlebens eines der denkwürdigsten Ereignisse bilden.

Das indische Rulturleben ift ja in des Wortes eigentlichstem Sinne die Quelle geworden, aus der feit zweitausend Jahren die gesamte oftafiatifche Rulturwelt vorwiegend ihre religiofen Unichauungen ichopft. Darin liegt Indiens Stellung im Gesamtkreis des Bolterlebens begründet. Durch dasselbe Indien gewann nun auch der ferne Often in der Berson des erften Glaubensboten die erfte Fühlung mit dem Chriftentum, als diefes feinen Flug nach bem Often wie nach bem Westen nahm. Dadurch eroberte fich Indien eine neue Bedeutung im Bereiche der Gefamtwelt des Oftens. Bohl ift es mahr, daß die Wirkung fich im Often nicht sofort in einem ähnlichen Ginfluß fühlbar machte wie im Weften, wo alle außeren Bedingungen eines ichnellen Bachstums gegeben maren. Aber bas brudt die Bedeutung der geschichtlichen Tatsache nicht herab, daß mit bem erften Saatforn bes Christentums, das in die indische Erde gesenkt murbe, nun auch in diese bisher ausschlieglich vom Buddhismus beherrichte Rulturfphare Oftaffens etwas von jenem unverganglichen Schate geiftiger Buter hineingetragen murbe, ber für die abendländische Rulturmelt ber Unfang einer neuen Epoche der Geschichte geworden ift.

Aber die Frage, ob jene indische Missionsreise des Apostels Thomas wirklich ftattgefunden hat, obicon anicheinend nur ein Problem ber driftlichen Altertumskunde, ift burch die engen Beziehungen zu ben Wandlungen und Wanderungen des Buddhismus, und zwar jenes Buddhismus, der fich im Laufe der erften driftlichen Jahrhunderte von Indien bis nach Japan ausbreitete, zu gleicher Zeit ein Problem der buddhiftischen Altertumskunde geworden. Der Rachweis nämlich, daß bie grundlegenden Data der Thomas- Überlieferung mit dem Zeugnis der indischen Archaologie übereinstimmen, tann nicht erbracht werden, ohne zugleich festauftellen, daß in jenem Falle der erfte driftliche Glaubensbote Indien an einem Bunkte erreichte, der einen Wendepunkt in der Religion und Runft des Buddhismus bedeutet. Bon welcher Tragweite die Feststellung diefer Tatfache fein oder werden kann, darüber belehrt ein Blid auf die machfende Literatur, zu der die Frage nach den Wechselbeziehungen zwischen Buddhismus und Christentum die Anrequng gegeben hat.

Die Lösung jener Frage muß ausgeben bon ber Beantwortung einer andern Frage: Bo find Chriftentum und Buddhismus einander örtlich nabergerudt? Ginfluß fest Berührung voraus. Wenn gewiffe Uhnlich= keiten, die man zwischen beiden Religionen entdedt haben will, nur aus einem Ginfluß der einen auf die andere erklärt werden konnen, wie man behauptet, dann muffen Buddhismus und Christentum an irgend einem Punkte sich so nahe gekommen sein, daß eine nachhaltige Einwirkung sich geltend machen konnte. Läßt sich ein solcher Punkt nachweisen?

Indien ist groß, und selbst mahrend seiner höchsten Blütezeit war der buddhistische Kultus innerhalb Indiens durchaus nicht so allgemein versbreitet, wie man früher annahm. Hervorragende Mittelpunkte der Pflege des Buddhakultus waren im Vergleich mit der brahmanischen Resligion keineswegs zahlreich.

Wenn nun der altchriftlichen Überlieferung, die sich in der ThomasLegende fortpflanzt, historische Glaubwürdigkeit zukommt, dann wird eine Borfrage don entscheidender Bedeutung für die Wechselbeziehungen zwischen Christentum und Buddhismus gelöst. Unter jener Voraussetzung kann mit voller Bestimmtheit sestgestellt werden, in welchem Teile und an welchem Punkte Indiens der erste christliche Glaubensbote erschien. Damit ist auch schon die andere Frage beantwortet, ob das Christentum zu einem solchen Punkte Indiens vordrang, wo sich die Möglichkeit bot, mit dem Buddhismus in Berührung zu kommen und in der Folge Einwirkung auf dessen Gestalt zu gewinnen.

Die archäologische Interpretation der Thomas-Legende stütt sich auf ein Blatt altbuddhiftischer Religions- und Runftgeschichte, das durch viele Jahrhunderte verschollen war, bis es der indischen Archaologie gelang, es in einem verlorenen Winkel der nordwestlichen Grenglande Indiens wieder aufzudeden. Diefes Blatt stellt die Tatfache fest, daß der Teil Indiens. mit dem die Uberlieferung den Upoftel verbindet, der Schauplat einer großen Umwälzung innerhalb des Buddhismus geworden ift, und zwar in enger Berbindung mit einer Runft, die fich unter dem Ginfluß der tlaffischen Runft entwidelte. Diefelben Dentmäler, aus benen die hiftorifche Glaubwürdigkeit der Thomas-Uberlieferung abgeleitet wird, liefern in einer bom Beften abhängigen Kunft den Beweiß, daß die Gegend, über welche der Ronig herrschte, ju dem Thomas in Beziehung trat, das Geburtsland eines neuen Buddhismus geworden ift. Dadurch erhalt die Frage nach der hiftorischen Grundlage der Thomas-Legende ein doppeltes Geprage: ein driftliches, infofern ein Problem bes driftlichen Altertums, Die Ausbreitung des Chriftentums im fernen Often, beantwortet wird; ein buddhiftisches, insofern die Lösung geeignet ift, die altesten Begiehungen gwischen Chriftentum und Buddhismus festzustellen, und zwar an einem Punkte, ber durch Jahrhunderte bas wichtigfte Zentrum des buddhiftischen Rultus mar. Denn

lebt in der Nachricht von der Missionsreise eine historische Erinnerung fort, dann fällt das Erscheinen des Apostels Thomas auf dem Boden Indiens örtlich und zeitlich mit einem Borgang zusammen, der in der Geschichte des Buddhismus einen Wendepunkt bezeichnet. Das erste Saatsorn des Christentums in indischen Boden ist dann an einer Stelle eingesenkt worden, auf der sich eine religiöse und künstlerische Bewegung vollzog, die dem Buddhismus eine neue und zum Teil auf fremden Einslüssen beruhende Gestalt gegeben hat, und dies in den ersten Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung.

Es genügt, auf dieses Zusammentressen hinzuweisen, um die Bedeutung zu beleuchten, welche die Frage der Glaubwürdigkeit der Thomas-über-lieferung für die ostasiatische Religionswissenschaft gewinnen kann, je nachedem die Antwort zu Gunsten oder zu Ungunsten einer historischen Grundslage ausfällt. Durch die Tatsache, daß der erste Glaubensbote des fernen Ostens in jenem Teile Indiens erschien, der die Heubensbote des fernen Ostens in jenem Teile Indiens erschien, der die Heimat eines neuen Buddhismus geworden, wird die Frage nach den historischen Beziehungen zwischen Buddhismus und Christentum auf eine ganz neue Grundlage gestellt: Thomas als erster Glaubensbote des Ostens leitet eine Untersuchung über das historische Verhältnis des Christentums zum Buddhismus ein.

Das Ergebnis der Untersuchung über die historischen Grundlagen der Thomas-Überlieferung sei der Übersichtlichkeit halber in acht Thesen zusammengefaßt.

### Erfte Thefe.

Die Überlieferung, welche den Apostel Thomas auf dem Seewege nach Indien gelangen läßt, steht in Einklang mit dem regen Handelsverkehr zur See, der sich zwischen dem römischen Reich und Indien seit den ersten Jahrzehnten der Kaiserzeit entwickelt hatte.

Die Legende erzählt, daß Thomas in Begleitung des Raufmanns die Reise zur See antrat, um zu dem "König der Inder" Gundaphar zu geslangen. Bon günstigem Winde getragen, erreichte das Schiff in drei Monaten den indischen Hasen, von dem aus zu Land die Weiterreise angetreten wurde. Dadurch, daß die Überlieferung den Apostel nicht auf dem Landwege, sondern auf dem Seewege zu dem "König der Inder" gelangen läßt, setzt sie besondere, auf dem Seeverkehr beruhende Beziehungen zwischen Syrien und Indien voraus. Es sind zweierlei Beziehungen: Beziehungen des Handels und der Kunst — des Handels, inssofern es ein Kausmann ist, welcher als Abgesandter des indischen Königs den Berkehr zwischen Syrien und Indien vermittelt, der Kunst, insofern der Kausmann abgesandt wird, um aus der römischen Provinz künstlerische Kräfte für seinen König zu gewinnen.

Um daher die Beziehungen kennen zu sernen, welche die historische Grundlage für die Verbindung der beiden Persönlichkeiten Thomas und Gundaphar bilden, muß die Untersuchung von den allgemeinen Beziehungen der Schiffahrt und des Handels zwischen dem römischen Reich und Indien ausgehen. Sie schließt zwei Fragen in sich:

- 1. Auf welchem Wege gelangte man gur Gee nach Indien?
- 2. Welches waren die wichtigften Seehafen an der Rufte Indiens?

Die Antwort darauf gibt der "römische Kausmann" aus dem Zeitalter der Kaiser Klaudius und Nero. "Römischer Kausmann" besagt nicht ausschließlich Kömer oder römischer Bürger. Die Kausseute, in deren Händen der Handel mit Indien lag, waren vielleicht häusig weder Kömer noch besaßen sie das volle römische Bürgerrecht. Es mögen ägyptische oder shrische Kaufleute gewesen sein. Als solche jedoch gehörten sie einer römischen Provinz an und bedienten sich der römischen Münzen. Indem sie ihre Fahrten nach Indien von den Häfen der römischen Seeprovinzen Ügypten und Sprien aus unternahmen, stellen sie in ihren überseeischen Handelsunternehmungen den Seeverkehr und Handel des römischen Reiches mit Indien dar.

Das Zeugnis dieses römischen Kausmanns ist uns in zwei voneinander unabhängigen Quellen erhalten, einer römischen und einer indischen. Die römische Quelle ist uns zugänglich in den Schriften der römischen Geographen, die sich in ihrer Darstellung des Seewegs nach Indien und in der Geographie Indiens auf eine reiche Seemannsliteratur, auf nautische Berichte und Reisebeschreibungen der Rausleute stügen. In diesen Berichten und Beschreibungen, soweit sie erhalten sind, spiegelt sich der glänzende Ausschwung des römischeintdischen Seeverkehrs und Handels im Zeitalter der ersten römischen Kaiser wider. Was hier von den Geographen der Kaiserzeit überliefert wird, sindet seine Bestätigung in den indischen Quellen durch die reichen Funde römischer Goldmünzen, die auf einen außerordentlich lebhaften Handel des römischen Reiches mit einzelnen Teilen Indiens hinweisen.

Aus diesem doppelten Zeugnis läßt sich von der Lebhaftigkeit des römischen See- und Handelsverkehrs mit Indien eine hinreichende Borsstellung gewinnen. Der römische Kausmann, der dem ersten christlichen Glaubensboten den Weg durch das Arabische Meer und den Indischen Dzean nach den Häfen der Gangeshalbinsel bahnte, hatte nur den Pfaden zu folgen, welche die jährlich nach Indien segelnde große Kauffahrteislotte einschlug, um ebenso leicht wie der ägyptische und sprische Kausmann Indien im Norden oder im Süden zu erreichen.

#### I. Entdedung des Seewegs nach Indien.

Der Feldzug Alexanders d. Gr. nach Indien hatte das geheimnisvolle Land, von dem bis dahin nur dunkle Berichte in den Westen gedrungen, der griechischen Welt näher gebracht. Die Eroberung durch das Schwert, wie sie dem Genius des gewaltigen Mazedoniers vorgeschwebt, war zwar mißglückt; aber das hatte den Drang nach dem Osten keineswegs gebrochen. Von Ansang an war das Ziel Alexanders auf die Annäherung von Ost und West durch Schiffahrt und Handel gerichtet gewesen. Sein Plan ging über die Gewinnung der Indussinie weit hinaus. Parallel

zu der großen Heeresstraße, auf der seine Truppen von Kleinasien und Sprien aus nach Indien gezogen, sollte sich zur See eine Weltstraße der Küste Südasiens entlang entwickeln, die durch Schissahrt und Handel den fernen Westen mit dem fernen Osten verband. Als Ausgangspunkt dieser Weltstraße wurde Alexandria gegründet.

Diese Stadt, ausgezeichnet durch den Namen Alexanders und darin gleichsam die weltumspannende Handelspolitik ihres Begründers verkörpernd, war an einem Punkte angelegt, der dem See= und Handelsverkehr mit Indien alle Vorteile zu gewähren schien. Mit gutem Grunde konnte erswartet werden, daß der unternehmende alexandrinische Kausmann sich schnell der außerordentlich glücklichen Umstände bemächtigen würde, die Alexandria durch seine Lage dem Handel zur See mit Indien darbot.

Die Ptolemäer hatten in der Tat die Bedeutung Alexandrias als Aussgangspunkt einer Handelsstraße, die das Abendland auf dem Seewege mit Indien verband, erkannt und bemühten sich, Alexandria mit den indischen Häfen in Verbindung zu bringen. Der ägyptischen Küste des Roten Meeres entlang wurden Hafenplätze angelegt und diese hinwiederum durch gute Straßen in leichte Verbindung mit der Schiffahrt auf dem Nil gebracht.

Aber so günstig sich Alexandrias Bedeutung für den Handel mit Griechenland, Afrika, Italien, Gallien unter dem Zepter der genialen Ptolemäer entwickelte, so wenig Fortgang schien es einem Aufschwung des indischen Handels zu gewähren. Nach wie vor blieben die Handels-beziehungen zu Indien in sehr engen Grenzen. Den Seeverkehr mit Indien vermittelten die Araber in kleinen Booten der Küste entlang. Es mögen wohl einzelne alexandrinische Kausseute eine besonders glückliche Gelegenheit gefunden haben, um auf dem Seewege mit Indien in Verkehr zu treten, und es mag sein, daß auf diese Weise in einzelnen Fällen der Handel im Roten Meer bis in den Indischen Ozean ausgedehnt und der Küste Arabiens entlang nach Hindostan geleitet wurde. Aber der Gedanke eines regelmäßigen Warenaustausches mit Indien konnte im Zeitalter der Ptolemäer noch nicht verwirklicht werden. Die verschiedenen Wege der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> BgI. 3um folgenden: Laffen, Indifte Altertumstunde II <sup>2</sup> 601 ff, III <sup>1</sup> 2 ff; Priaulx, On the Indian Embassies to Rome, im Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, Bb XIX u. XX; Henry Yule, Proceedings of the Royal Geographical Society 1882: Notes on the oldest records of the sea-route to China from Western Asia; Indian Antiquary II 241: Early Roman Intercourse with India.

Schiffahrt und des Handels von Üghpten nach Indien, die vor dem Beginn der römischen Kaiserzeit bestanden haben sollen, gehören erst einer späteren Entwicklung an. Bon einem See- und Handelsverkehr mit Indien sehlt in der Zeit vor Augustus jede Spur.

Das Zeitalter der schnell aussteigenden Kaisermacht jedoch sah einen großen Umschwung. Mit Augustus begann eine Epoche kühner Handelsunternehmungen nach dem Osten hin. Seitdem Alexandria in der Hand der Römer war, schwang es sich schnell zum großen Emporium des Seeund Handelsverkehrs mit Indien empor 1.

Dieser Umschwung hängt eng mit einem Ereignis zusammen, das zur Entdeckung eines Seewegs nach Indien führte, der dis dahin der antiken Welt unbekannt geblieben war. Als Rearchos die Flotte Alexanders d. Gr. von der Mündung des Indus nach dem Persischen Meerbusen führte, war er auf die Tatsache aufmerksam geworden, daß die Fahrt im Arabischen Meer durch den Wechsel der Monsune, d. h. solcher Winde bestimmt wird, die während der beiden Hauptzahreszeiten in entgegengesetzter Richtung wehen. Merkwürdigerweise fand diese bedeutsame nautische Beobachtung, die der Entwicklung des Seeverkehrs zwischen Indien und dem Westen eine seste Bahn hätte geben können, so wenig Beachtung, daß sie wieder verloren ging. Der regelmäßige Wechsel der Monsune mußte von neuem entdeckt werden. Die Entdeckung fällt in die zweite Hälfte der Regierung des Kaisers Augustus. Der Seefahrer, dem die Schiffahrt die Entdeckung verdankt, heißt Hippalos. Ihm zu Ehren wurde der Südwestmonsun Hippalos genannt.

Über die Entdedung des Südwestmonsuns und ihren Einfluß auf die Entwicklung der Schiffahrt im Indischen Ozean liegen zwei fast gleichzeitige Berichte vor, der eine von Plinius in seiner 77 n. Chr. vollendeten "Naturgeschichte", der andere von einem anonhmen äghptischen Kaufmann in seiner Beschreibung der Schiffahrt nach Indien<sup>3</sup>. Der äghptische Kaufmann erzählt:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Robert Sewell, Roman coins of India, im Journal of the Royal Asiatic Society 1904 (Ottober).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bgí. Les voies de commerce dans la Géographie de Ptolémée, par M. Vidal de la Blache, in Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions, 4. Serie, XXIV (1896) 456 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The Commerce and Navigation of the Erythraean Sea, being a translation of the Periplus Maris Erythraei by an anonymous writer. With introductions commentary and notes. By J. W. Mc Crindle, Calcutta and London 1879, 5 138.

"Die ganze Fahrt von Kane und Arabia Eudaimon, die wir soeben beschrieben, pflegte man früher in kleinen Booten zu machen, die sich nahe an der Rüste hielten und deren Windungen folgten. Hippalos hingegen ist der Seefahrer, der zuerst den direkten Weg quer durch den Ozean entdeckte, indem er sich dabei auf Beobachtung der Lage der Häfen zueinander und auf nautische Erfahrungen stützte. Zur Zeit nämlich, wenn die Nordwestwinde im Mittelmeer vorherrschen, weht ein periodisch wiederstehrender Wind im Indischen Ozean. Dieser Wind, der die Richtung nach Südwest nimmt, wird, wie es scheint, in diesen Meeren Hippalos genannt."

In ähnlicher Weise entwirft Plinius<sup>1</sup> zunächst ein Bild der Küstenfahrt. Dann fährt er fort: "Lange Zeit wurde die Schiffahrt in dieser Weise betrieben, bis es einem Kaufmann gelang, einen direkten Weg zu entdecken, durch welchen Indien so nahe rückte, daß der Handel mit ihm sehr gewinnbringend wurde. Seit jener Entdeckung wird jedes Jahr eine Flotte dahin entsandt, die an Bord Abteilungen von Bogenschützen führt, da die Indischen Meere von Seeräubern gefährdet sind."

An einer andern Stelle bemerkt derselbe Schriftsteller: "Für jene, die nach Indien fahren, ist der bequemfte Ausgangspunkt der Hafen von Okelis. Man segelt von dort unter Benutzung des Windes, genannt "Hippalos", in vierzig Tagen zu dem ersten Hasen von Indien."

Aller Wahrscheinlichkeit nach war die Entdeckung des Südwestmonsuns, die den Namen des Hippalos trägt, weniger eine persönliche Entdeckung von Hippalos als eine Nachricht, die der Seefahrer von Indiern oder Arabern erhalten hatte. Hippalos war auf seinen Fahrten im Roten Meere, die ihn dis zur Südspize Arabiens führten, mit Kausseuten und Seeleuten zusammengetrossen, die sich auf ihren Fahrten von und nach Indien des Wechsels der Winde bedienten. Bon ihnen wurde er in das Geheimnis ihrer nautischen Kunst eingeweiht. Hippalos besaß den Weitsblick, um die erwordene Erfahrung für die Allgemeinheit nuzbar zu machen, und dies trug ihm die Ehre ein, als Entdecker des Seewegs nach Indien im Zeitalter der römischen Kaiser zu gelten. Man hat Hippalos den Kolumbus des Altertums genannt, und in gewissem Sinne mit Recht. Sine neue Epoche des Seeverkehrs beginnt mit seiner Entdeckung. Aber mit vielleicht noch größerem Recht mag er als der Vorläuser des großen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hist. nat. 6, 26, 104.

portugiesischen Seefahrers angesehen werden, der 1500 Jahre später Indien wieder entdeckte. Der "Basco da Gama" des römischen Altertums drückt am besten den Charakter der Entdeckung des Hippalos aus.

Bur bie Romer bebeutete der Seemeg quer burch den Indischen Dzean ebensosehr die Entdedung einer neuen Welt als die Tat Basco da Gamas, welcher ber Seefahrt durch Umsegelung des Raps der guten Hoffnung einen neuen Weg nach Indien erschloß. Gin Land, das bis dabin in einen Nebel von Fabeln gehüllt gewesen, tat sich auf einmal auf; die weitentlegene Welt des Oftens, über die gwar feit unbordenklichen Zeiten allerlei dunkle Nachrichten in Umlauf gewesen, zu der jedoch die Berbindungswege mit unübersteiglichen hinderniffen bersperrt ichienen, öffnete sich auf einmal mit all ihren Schätzen und Wundern und begann die größte Anziehungstraft auf den römischen Raufmann auszuüben. Leichtigkeit einer Seereise nach Indien gab ihm die Möglichkeit, Indien mit eigenen Augen zu seben, seine Erzeugniffe tennen zu lernen und bie Mittel und Wege ausfindig zu machen, um einen gewinnbringenden Warenaustausch herbeizuführen. Die Bedingungen, unter denen allein ein auswärtiger und überseeischer Sandel gedeihen kann, Sicherheit und Leichtigkeit des Güterverkehrs, konnten jest auf eine zuverlässige Grundlage gestellt werden. Die Entdedung des hippalos begann einen außerordentlichen Einfluß auf die Entwicklung des indischen Sandels auszuüben. Nachdem der Raufmann fich von dem regelmäßig wiederkehrenden Wechsel der Windrichtung überzeugt hatte, fand er bald heraus, daß der Ozean trot der mancherlei Gefahren eine Sandelsstrage öffnete, die größere Sicherheit bot als Flußfahrten und Karawanenzüge. Die Aussicht auf den ungeheuern Bewinn, den die Schate Indiens versprachen, trieb ihn auf den neuentbedten Weg, um aus dem Often all die toftbaren, ber Bruntsucht dienenden Waren herbeizuholen, nach denen es den Ginn des Römers gu gelüften begann.

Rom selbst gab seinem Raufmannsstand den mächtigsten Antrieb zur Ausbeute des Seewegs nach Indien. Die einfachen Sitten und strengen Tugenden früherer Zeiten waren vor dem aufsteigenden Glanz des Kaiserzeiches gewichen. Unglaubliche Prachtliebe und grenzenlose Verschwendung, Zügellosigkeit und Üppigkeit der Sitten waren an ihre Stelle getreten. Aus allen Ländern ließen sich die stolzen und reichen Kömer die Gegenstände zuführen, deren sie zur Befriedigung ihrer Prunkliebe und ihres luzuriösen Lebens bedurften. Die entlegensten Teile der bekannten Welt wurden aus-

gebeutet. Rein Land aber war in der Lage, eine so beträchtliche Beisteuer zur Befriedigung der üppigen Neigungen der Kömer zu bieten als Indien in der großen Mannigfaltigkeit von Sdelsteinen, Wohlgerüchen, Gewürzen und feinen Stossen. Plinius erhebt als strenger Sittenrichter ernste Klage über den römischen Kaufmannsstand, der sich des indischen Handels besseiße, um daraus auf Kosten der übrigen Stände ungeheuern Gewinn zu ziehen. Während Plinius den Fleiß rühmt, der ehemals auf den Ackerdau verwendet worden sei, beschwert er sich darüber, daß neuerdings die Meere durch die Schiffe gleichsam besudelt würden, auf welchen die Kausseuteute aus Indien alle Rostbarkeiten herbeischafften, um damit dem verschwenderischen Auswand der Kömer zu schmeicheln. Dadurch trügen sie zur Vermehrung der Sittensossigkeit dei. Plinius stellt es als bezeichnende Tatsache hin, daß Indien jährlich nicht weniger als hundert Millionen Sesterze verschlinge, und mit einem tiesen Seufzer fügt er bei: "So teuer müssen wir für unsern eigenen Luxus und unsere Frauen zahlen."

Die Schiffahrt wurde Tag für Tag kühner, das nautische Wissen machte schnelle und bedeutende Fortschritte. Dem römisch-indischen Seefahrer war es gelungen, dem Handel eine direkte Straße durch den Indischen Ozean nach den Hasenstädten an der Westküste Indiens zu sichern und den Reedern von Ügypten und Sprien alle Gewähr zu bieten, daß die Schiffe, welche von den Kausseuten ausgerüstet wurden, ohne außerordentliche Gesahr das Ziel ihrer Bestimmung erreichten. Die Fahrt durch den Indischen Ozean gestaltete sich so regesmäßig und sicher, daß man auf Grund der gewonnenen Ersahrungen in den Stand gesetzt wurde, innerhalb gewisser Grenzen die Zeit der Ausfahrt und Kücksahrt der Kausssahrteissotte zu bestimmen, die alljährlich nach Indien segelte. Für römische Rechnung liesen nach dem Zeugnis des Plinius 120 Schisse nach der Wessküsste der Gangeshalbinsel.

Dieser glänzende Fortschritt des Seeverkehrs mit Indien spiegelt sich am deutlichsten in der indischen Reiseliteratur wider, die seit den ersten Jahrzehnten der römischen Kaiserzeit aus den Berichten der römisch-indischen Seefahrer und Raufleute herauswuchs. Diese reiche Literatur des ersten Jahrhunderts der römischen Kaiserzeit über Indien ist der beste Gradmesser des Aufschwungs, den seit der Entdedung des Hippalos der indische Seeund Handelsverkehr genommen hatte.

Der regelmäßige Besuch Indiens durch römische Raufleute führte zu einer machsenden Bereicherung des römischen Wiffens über die Ganges-

halbinsel. Die Kaufleute, welche sich vorübergehend an den verschiedenen Punkten der Westküste aushielten, unterließen es nicht, ihre Erfahrungen und Beobachtungen in der Form von Berichten über die Häfen und Städte, über die Handelsstraßen und Waren des Landes, über Berge und Flüsse und über die Erzeugnisse des Bodens zu sammeln. Diese Berichte waren schon zur Zeit, da Plinius seine "Naturgeschichte" schrieb, zu einem stattlichen Umfang angeschwollen. Und gerade er liesert, indem er die aus Indien importierten Waren und deren Berwendung zu Luxuszwecken beschreibt, ein wertvolles Zeugnis für die römische Kenntnis von Indien.

Das bändereiche Werk stellt sich die Aufgabe, in Gestalt einer Enzyklopädie das römische Wissen von der Erde zu vereinigen. Was achtzehnstundert Jahre später einer der erfolgreichsten Reisenden und berühmtesten Reiseschriftsteller aller Zeiten in seinem "Rosmos" verwirklichte, das ersstrebte der römische Natursorscher und Geograph in seiner "Naturgeschichte", indem er seine Darstellung auf den Berichten aufbaute, die ihm aus allen Teilen der Welt in Rom zugingen. "Diese Schrift steht einzig in der ganzen alten Literatur da, sowohl durch die umfassende Vielseitigkeit ihres Inhaltes, indem sie bestimmt war, die Summe des ganzen damaligen menschlichen Wissens mit Ausnahme des philosophischen darzulegen, als durch die außerordentlich große Zahl von Nachrichten und Notizen, die uns sonst unbekannt geblieben wären." Die "Naturgeschichte" wird immer ein großartiges Denkmal der Gelehrsamkeit ihres Verfassers und ein berechter Ausdruck seines Eisers bleiben, die Kenntnisse seiner Zeitgenossen der Nachwelt aufzubewahren.

Die Bücher 3—6 sind der geographischen Beschreibung der Erde gewidmet. Indien fällt dabei ein bevorzugter Anteil zu — ein Zeichen für den Aufschwung des geographischen Wissens über das Wunderland. Den deutlichsten Beweis liefert der Inhalt selbst. Plinius legt darin eine unzgewöhnliche Bekanntschaft mit Schriften über Indien an den Tag, von welchen die meisten nicht mehr auf uns gekommen sind. Sein Bestreben, aus allen ihm zu Gebote stehenden Quellen zu schöpfen, bezeugt in den Namen der Berge, Flüsse, Städte und Völker Indiens, die er gibt, und in den Mitteilungen über die Erzeugnisse der einzelnen indischen Königzreiche und die kulturellen Zustände ihrer Einwohner einen Reichtum von indischen Reiseberichten, der sich nur erklären läßt aus dem Aufschwung

<sup>1</sup> Bgl. Lassen, Indische Altertumskunde III 5 10 80 92.

des römischen Handels mit Indien. Die Vertrautheit dieses emsigen Sammlers mit den Naturerzeugnissen Vorderindiens ist der beste Beweis, daß die Halbinsel schon zu seiner Zeit von zahlreichen römischen Kaufsteuten besucht worden war, aus deren teils mündlichen teils schriftlichen Mitteilungen er seine Beschreibung Indiens zusammenstellte.

Die Nachrichten, deren Aufbewahrung die Nachwelt allein dem Plinius verdantt, fuhren uns mitten in ben Betrieb jenes romifcheinbifchen Geeund Handelsberkehrs, der zur Zeit, da das Chriftentum fich auszubreiten begann, die Tore der indischen Welt an verschiedenen leicht zugänglichen Bunkten weit geöffnet batte. Der romifche Schriftsteller bollendete fein Werk turg por seinem 79 n. Chr. erfolgten Tode. Die geographischen Mitteilungen ber Raufleute, auf die fich feine Zusammenftellung ftutt, entstammen baber ber Beriode, Die ben erften Aufschwung bes romifchen Sandels mit Indien barftellt. Und fo legt derfelbe römische Schriftsteller, ber Schiffahrt und Sandel mit Indien als der alten, ruhmvollen Uberlieferung Roms unwürdig und für die Grundlagen bes Staates gefährlich verurteilt, gleichzeitig ein unverdächtiges Zeugnis für ben Fortschritt bes indischen Seeperkehrs ab. Diefes eine Zeugnis konnte genügen, um bar-Butun, daß die Überlieferung, welche Thomas auf dem Seewege nach Indien gelangen läßt, fich in Ginklang befindet mit den feiner Beit befonders eigenen Berhältniffen. Die Ausfahrt nach Indien mar leicht geworden und wurde viel benutt.

Aber das Zeugnis des römischen Geographen beschränkt sich nicht auf das allgemeine Bild des See- und Handelsverkehrs mit Indien. Es führt uns die indische Seereise, wie sie im Zeitalter des Apostels Thomas sich entwickelt hatte, so genau vor Augen, daß es fast ermöglicht ist, der Fahrt des Glaubensboten von Hafen zu Hafen an der Hand des Berichtes der zeitgenössischen Indiensahrer zu folgen.

### II. Die Seefahrt nach Indien.

Seit der Entdeckung des Monsuns durch Hippalos hatte sich für die Seeleute, die nach Indien fuhren, die Notwendigkeit herausgestellt, genau alle Beobachtungen während der Fahrt auf dem Ozean einzutragen und die seemännischen Erfahrungen zu einer Art "Führer durch den Indischen Ozean" zu vereinigen. Das Vorhandensein dieser nautischen Tagebücher und Kursbücher wird uns ausdrücklich von Ptolemäus bezeugt, indem er seine Leser gewissenhaft über die ihm bei Abfassung seiner Geographie

Indiens zu Gebote stehenden Quellen unterrichtet. Diese Quellen beschränkten sich keineswegs auf Berichte der Kaufleute über Städte und Häfen und Warenerzeugnisse Indiens. Bon nicht geringerer Bedeutung waren ihm die Kursbücher und Tagebücher, die an Bord der Schiffe von Kapitänen und Steuerleuten geführt wurden, und die über alle wichtigen Beobachtungen berichteten, die dem Seefahrer von Nußen sein konnten. So oft Ptolemäus sich ihrer bedient, unterläßt er es nicht, die Namen ihrer Berfasser anzugeben. Theophilus, Diogenes, Alexander sind die Namen "indischer Lotsen", die genaue Berichte über den Kurs im Indischen Ozean, über die Distanzen zwischen den einzelnen Landungspläßen, über die Leichtigkeit oder Gefahr des Zugangs zu den Häfen, kurz, eine Art "Seemannsbuch" lieferten, das in den Stand setzte, an der Hand der gewonnenen Erfahrungen der Fahrt nach Indien größere Sicherheit zu geben.

Diese wichtigen Denkmäler der römisch-indischen Schiffahrtskunde sind uns dis auf zwei alle verloren gegangen. Die eine dieser Quellen hat uns Plinius zugänglich gemacht, die andere der anonyme Verfasser des Periplus maris Erythraei. Da beide Verfasser jüngere Zeitgenossen des Apostels Thomas sind, so gehen die nautischen Berichte auf Seeleute zurück, die zu derselben Zeit, mit welcher des Apostels Fahrt zusammenfallen muß, die Ersahrungen ihrer Reisen nach Indien sammelten. Daburch empfangen beide Berichte den Wert einer zeitgenössisschen Illustration zu der indischen Missionsreise des Apostels.

Die kostbarste Urkunde ist jene, die uns der oben (S. 24 f) erwähnte ägyptische Indiensahrer in seiner Beschreibung der Schiffahrt und des Handels im Indischen Ozean unter dem Titel Periplus maris Erythraei hinterlassen die ganze Ausdehnung der hohen See von der Küste Afrikas dis zur äußersten Grenze des der alten Welt bekannten sernen Ostens zu bezeichnen. Der "Periplus des Erythräischen Meeres" ist ein wirkliches Seemannsbuch, das dem Indiensahrer als Führer dienen sollte. Er gibt eine Darstellung des Seeverkehrs und des Handels, wie er unter der Regierung des Klaudius und des Nero im Roten Meer und der Küste Afrikas und Arabiens entlang und von dort unter Benuzung des Monsuns durch den Indischen Ozean zu den Häsen im Norden und Süden Indiens betrieben wurde. Das Material, das den Inhalt dieses "Führers durch den Indischen Ozean" bildet, wurde von einem Manne gesammelt, der zu Handelszweisen wiederholt die Reise nach Indien unternommen hatte. Die Urkunde

ist um so wertvoller, als sie das einzige vollständig erhaltene Denkmal jener Seemannsliteratur ist, auf welcher Plinius und Ptolemäus ihre Darftellung aufbauten.

Der Berfaffer mar ein griechischer Raufmann, der fich ju Berenike am Roten Meere angefiedelt hatte. Berenike mar ber michtige, am füdlichsten Bunkt Agpptens gelegene Seehafen, wo die große Handelsflotte fich sammelte, die jährlich nach Indien fuhr. Bon hier aus unternahm der griechische Raufmann feine Sandelsreifen, Die ihn zu ben Seehafen der Oftkufte Ufrikas und an die Arabische Rufte führten. Die Sudspige Arabiens bildete den Ausgangspunkt der Fahrt durch den Indischen Dzean nach der Cangeshalbinfel. In der Beidreibung der Sandelsreifen berrat fich der Berfaffer als einen Mann der Beobachtung, der es nirgendwo unterließ, genaue Erfundigungen über den Stand ber Schiffahrt und bes handels ju sammeln und dieselben in seine Rursbucher einzutragen. Seine Schreibart gibt die einfache, zum Teil sehr ungelente Ausdrucksweise eines Mannes wieder, der wenig literarische Bildung befag. Es ift der Stil eines Sandels= mannes, der einer entlegenen Rolonie griechischer Landsleute angehörte, deren Dialett durch den Umgang mit den Raufleuten Agpptens, Arabiens, Indiens die Sprachreinheit eingebußt hatte. Aber alle Mängel des Stils finden reichlich Ersat in der Fulle, Mannigfaltigkeit, Genauigkeit der Mitteilungen, die der "Führer" bietet. Der "Beriplus" zeigt fich in dieser Begiebung fo überlegen, daß er es verdient, den toftbarften Denkmälern der römischen Raiserzeit zugerechnet zu werden. Reinem Werke schulden wir jo reiche Belehrung über die entlegenen Ruften Oftafritas und Arabiens und über beren Gee- und handelsverbindungen mit den indischen Martten, fein Denkmal erweitert fo erfolgreich unfer Wiffen bezüglich ber Bedingungen, unter denen der romische Sandel in jenem Erdteil sich mahrend des erften Jahrhunderts entwickelte. Der Rurs der Seefahrt wird von Agnpten aus durch das Rote Meer nach der Gudfpige Arabiens, und von dort nach den hafen und Markten Indiens mit großer Rlarheit und Genauigkeit beschrieben; gleichzeitig werden wir ausgiebig unterrichtet über die geographischen Berhaltniffe und die Sandelsbedingungen der einzelnen Safen. Diefe Genauigkeit, die uns gestattet, die Schiffe von Station zu Station ju begleiten, und die Fulle der Gingelheiten, die uns mit den Sandelsbeziehungen der Länder bekannt machen, welche angelaufen werden, bringt anschaulich das Bild einer Fahrt nach Indien im Zeitalter des Apostels Thomas por Augen. Die Rauffahrer, Die nach der Salbinfel fteuerten, fanden die ganze Meeresstraße entlang sichere Landungspläße, und die Fürsten und Völker, mit denen die Handelsleute in Berührung kamen, standen meistens in einer Art Freundschaftsverhältnis zum römischen Reiche, dessen Macht sich dis nach dem Süden Arabiens fühlbar machte, seitdem Augustus seiner Handelspolitik die Richtung nach dem Often gegeben.

Das ausführliche Bild einer indischen Fahrt, das der Kaufmann bon Berenike im "Periplus" mit allen Einzelheiten bietet, wird von seinem römischen Zeitgenossen Plinius in einer auszüglichen Beschreibung der Hauptstationen zusammengefaßt. Plinius gibt einleitend der Hoffnung Ausdruck, die Beschreibung der Seereise nach Indien, die er jetzt zum erstenmal einem weiteren Kreise zugänglich mache, werde das Interesse bes römischen Lesers wecken.

Der römische Geograph geht von Alexandria aus. Der hafen mar nicht unmittelbar bom Roten Meere aus juganglich. Er ftand dem inbifchen Handel nur offen durch die Bermittlung des Landtransports von Berenike aus und durch die Flußschiffahrt auf dem Nil. Juliopolis, eine Borftadt von Alexandria, war der Flußhafen, wo fich die Raufleute mit ihren Waren einschifften. Bom Nordwind begünftigt, fegelten fie unter Benutung des Ranoptischen Rilarmes in zwölf Tagen nach Roptos. Diefe Stadt hatte eine gemischte, vornehmlich aus Agyptern und Arabern beftehende Bevölkerung und ftand mit dem Nil durch einen Ranal in Berbindung. hier verliegen die Raufleute ihre Boote und bedienten fich des "Schiffes der Bufte", d. h. des Rameltransportes, um mit ihren Waren durch das ebene Land ju ziehen und nach Überschreitung des Gebirgszuges das an der Meerestüfte gelegene Berenite ju erreichen. Der Marich dauerte zwölf Tage. Er murde in Anbetracht der hige meistens mahrend der Nacht ausgeführt und hatte feine festgeregelten Saltepläte an den Quellen ben Weg entlang. In Berenite fanden die Raufleute die nach Indien fegelnde Flotte vor Anter. Die Schiffe waren groß, gut gebaut und mit einer Abteilung von Bogenschützen bemannt. Um die Zeit des Bochsommers lief die Flotte aus und segelte in dreißig Tagen nach Ofelis und Kane im Süden des Roten Meeres. Ersteres lag an der Straße von Bab-el-Mandeb auf der afrikanischen Seite, letteres an der Sudspike Arabiens, bem heutigen Aben in der Lage entsprechend. Bon dort nahm die Flotte den direkten Weg durch die offene See entweder nach Muziris im Guden Indiens oder nach Barate und Barugaga im Norden Indiens.

Im Monat Dezember oder im Anfang des Januar trat die Flotte die Rücksahrt nach Agypten an.

So liefern Plinius und der Periplus das Bild einer Indienfahrt zur Zeit, da das Christentum sich auf den Schwingen des römischen Adlers gegen Oft und West auszubreiten begann. Einer der berühmtesten römischen Schriftsteller und einer der erfahrensten römischen Indienfahrer, beide demsselben Zeitalter angehörig, geben, ohne es zu ahnen, eine authentische Erzläuterung zu der indischen Missionsreise, die dem hl. Thomas zugeschrieben wird und welche ihn in drei Monaten auf dem Seewege nach dem inzdischen Hafen Hafen von Andrapolis gelangen läßt.

Wie erfolgreich sich das römische Wissen im Laufe des 1. Jahrhunderts erweitert hatte, brachte der Anfang des 2. Jahrhunderts am
anschaulichsten zum Ausdruck, zuerst in der Geographie des Marinos von
Thrus, die bereits einen bedeutenden Fortschritt in der spstematischen Bearbeitung des sich häusenden Stosses bedeutete und viel zur Ausbildung
des geographischen Wissens von Indien beitrug, dann aber vor allem in
dem geographischen System, das Ptolemäus auf der Grundlage seiner Vorgänger ausbaute. In Marinos von Tyrus¹ und Ptolemäus von Alexandria haben die beiden Seeprovinzen des römischen Reiches, die den
Mittelpunkt des römisch-indischen Handels bildeten, Syrien und Ägypten,
das geographische Wissen verewigt, zu dessen Bereicherung ihre Seeleute
und Handelsleute während des 1. Jahrhunderts durch ihre Reiseberichte
am meisten beigetragen hatten. Das Werk des Marinos von Thrus ist
uns nur mehr in der Bearbeitung des Ptolemäus erhalten.

In dem größten Handelshafen des römischen Reiches, der auch zum ersten Emporium des Handels mit Indien geworden war, ansässig, unterzog sich der alexandrinische Geograph der Aufgabe, alle nur erreichbaren Berichte über Indien zu sammeln und das darin aufgespeicherte Material zu einem geschlossene System zu verarbeiten, indem er in der Vergleichung und Anordnung der Data die Prinzipien zu Grunde legte, die schon von seinem Vorgänger Marinos von Thrus aufgestellt worden waren?. Mag auch die Bekanntschaft mit Indien, die sich darin verrät, in vielen Fällen sehr allgemein und unbestimmt bleiben, so zeigt sie doch auch wieder einen

¹ Bgl. Les voies de commerce dans la Géographie de Ptolémée. Par Vidal de la Blache, a. a. D.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ancient India, as described by Ptolemy. By J. W. Mc Crindle, Calcutta and London 1885.

solchen Schatz bestimmter Mitteilungen über Berge, Flüsse, Städte, Handelsstraßen, daß das von Ptolemäus entworsene Bild Indiens, das den gewaltigen Stoff klar und übersichtlich zusammenkaßte, die erste Autorität
auf dem Gebiete des geographischen Wissens von Indien wurde. In
diesem Ansehen behauptete sich die Geographie des Ptolemäus durch fünfzehn Jahrhunderte. Sie verlor erst ihre Bedeutung, als der Seeweg nach
Indien ein zweites Mal wieder entdeckt und neue Bahnen der Geographie
von Indien erschlossen wurden.

Ein doppelter Beweis ist also erbracht: erstens, daß bereits im Zeitalter der ersten Ausbreitung des Christentums Schiffahrt und Handel einen
sichern Seeweg nach Indien geöffnet hatten; zweitens, daß eine Missionsreise nach dem fern entlegenen Indien nicht bloß leicht und ohne nennenswerte Gefahr unternommen werden konnte, sondern sich auch ganz zeitgemäß in das Bild des Fortschritts einfügt, das die römisch-indische Schifffahrt darbot.

Damit ist natürlich nur die Möglichkeit und Leichtigkeit einer Fahrt, wie sie dem Apostel zugeschrieben wird, dargetan. Aus dem Fortschritt der Sees und Handelsbeziehungen zwischen dem römischen Reiche und Indien ergeben sich lediglich die äußerst günstigen Bedingungen, die das Christentum unter Klaudius und Nero vorfand, als seine Glaubenssboten das Wort: "Gehet hin in alle Welt und lehret alle Völker!" zu verwirklichen begannen,

Es entsteht die Frage: Hat das Christentum bereits im apostolischen Zeitalter von dieser Leichtigkeit Gebrauch gemacht? Als Antwort darauf erscheint die legendarische Berbindung des Apostelnamens mit dem Namen eines "Königs der Inder".

## Zweite These.

Der "König der Inder", zu dem der Apostel auf dem Seewege gelangt, ist ein parthischer Fürst, der im Nordwesten Indiens als Zeitgenosse des Thomas herrschte.

Die Thomas-Überlieferung, wie sie in den apokryphen Akten niedergelegt ist, verbindet den Apostel mit einem Fürsten, der in der sprischen Bearbeitung Gundaphar oder Gūdnaphar, in der griechischen Γουνδαφόρος, Γουνταφόρος, Γουνδιαφόρος, in der lateinischen Gundaforus oder Gundoforus genannt wird. Wer ist dieser König Gundaphar? Das erste Erfordernis, das an die Glaubwürdigkeit der Überlieferung gestellt werden muß, besteht darin, daß Gundaphar überhaupt als eine historische und zeitgenössische Persönlichkeit nachgewiesen wird.

Die apotryphe Fassung ber Überlieferung gibt dafür anscheinend nicht den geringsten Anhaltspunkt. Sie beschreibt Gundaphar in gang allgemeinen Ausdruden als "König ber Inder". Wenn man fich erinnert, was alles unter der Bezeichnung "Indien" und "Inder" bei den Schrift= ftellern bes Altertums zusammengefaßt murbe, fo wird man begreifen, baß der Ausdrud "Rönig der Inder" uns vollständig im dunkeln läßt, wo das Königreich des Gundaphar zu suchen ift. Es mag darunter Arabia felix mit der gegenüberliegenden Insel Sototra verstanden werden. Unter Sudarabien ift g. B. jenes "Indien" aller Wahrscheinlichkeit nach zu verfteben, wohin fpater Bantanus als "Upoftel Indiens" tam. Es tann auch gleich= bedeutend mit Athiopien sein, das unter der Bezeichnung "Indien" mit dem hl. Frumentius als dessen Apostel verbunden wird. Auf keinen Fall braucht damit das eigentliche Indien gemeint zu sein. Die Schrift= steller der römischen Raiserzeit bedienten sich des Wortes, um damit das gange sudoffliche Ufien von Afghaniftan und dem Rabultale bis nach dem unbekannten Lande der "Gerer" im fernften Often zu bezeichnen. Wollten wir uns bemnach lediglich an ben Ausbrud "Indien" halten, bann fonnten wir Gundaphar als "König der Inder" ebenfogut an der afrikanischen ober arabischen Küste bes Roten Meeres als in Afghanistan oder am Fuße des himalana suchen.

Nun gibt es, wie einleitend bereits bemerkt, noch eine andere Fassung der Überlieferung über den Schauplatz der Wirksamkeit des Apostels. Das driftliche Altertum verbindet Thomas nicht bloß mit Indien, sondern auch mit den Parthern. Die Nachricht von einer parthischen Missionsreise des Apostels kann ein ebenso hohes Alter beanspruchen wie die Erzählung von der indischen Missionsreise.

Zwei Erklärungen sind denkbar, um die Erzählung von einer indischen Missionsreise mit der parthischen Überlieferung in Sinklang zu bringen. Um nächsten liegt die Annahme einer doppelten Wirksamkeit, zuerst unter den Parthern, dann unter den Indern. In diesem Falle enthalten die Thomas-Akten nur jene Überlieferung, die über die indische Wirksamkeit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei der Berschiedenart der Schreibweise des Namens wähle ich im Text die syrische Form Gundaphar, weil diese der ursprünglichen Form Gundapharna am nächsten kommt.

berichtet. Es wäre aber angesichts des weitgehenden Gebrauchs von dem Worte "Indien" auch möglich, daß mit "Indien" und "Parthien" ein und dasselbe Missionsfeld gemeint wäre. Aber welches Missionsfeld ist alsdann darunter zu verstehen? Ist es das eigentliche Parthien oder das wirkliche Indien?

Die indische Archäologie öffnet in der historischen Realität, die sie dem "König der Inder" Gundaphar zurückgibt, einen viel einfacheren Weg, um beide Überlieferungen historisch, dronologisch, geographisch in Einklang zu bringen, ohne Zuflucht nehmen zu müssen zu einer Deutung des Wortes "Indien" im weiteren Sinne.

In voller Übereinstimmung mit dem driftlichen Altertum, das den Apostel sowohl mit den Indern als mit den Parthern verbindet, bezeugt das indische Altertum in Gundaphar einen Fürsten, der mit ebensoviel Recht ein indischer wie ein parthischer König genannt werden kann.

Unter doppeltem Gesichtspunkt wird die Thomas-Überlieferung, soweit sie sich auf der Berbindung von Thomas und Gundaphar aufbaut, durch das Ergebnis der indischen Archäologie bestätigt: durch die Tatsache, daß im 1. Jahrhundert der christlichen Zeitrechnung eine parthische Herrschaft auf indischem Boden bestand; durch die Tatsache, daß der besdeutendste Vertreter dieser Herrschaft, König Gundaphar, Zeitgenosse Apostels ist.

### I. Die parthifche Herrichaft im Rordwesten Indiens.

Auf die Spuren parthischen Einflusses in Indien wurde man aufmerksam, als im Nordwesten der Halbinsel die ersten Ausgrabungen innerhalb der buddhistischen Grabdenkmäler oder Topen unternommen wurden. Eine überraschend reiche Ausbeute an Münzen ergab die Durchsuchung der alten Kultusstätten. Die meisten Münzen berrieten auf den ersten Blick ein doppeltes Gepräge: ein griechisches und ein indisches. Bis zum Jahre 1850 war die Zahl der Münzen mit griechischer Inschrift, die im Pandschab und im Kabultale aufgefunden worden, auf mehr denn 30000 gestiegen.

Diese Münzfunde erwiesen sich bald dem Erforscher des indischen Altertums als ein unschätzbares Hilfsmittel, um eine Periode indischer Geschichte,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> H. H. Wilson, Ariana Antiqua (1841). J. Prinsep, Essays on Indian Antiquities, edited and supplemented by E. Thomas (1858).

über die entweder gar feine Quellen ober nur fagenhafte Berichte borlagen, wenigstens fo weit aufzuhellen, daß die wichtigsten Dynastien und Fürsten, die in jener Zeit geherricht, festgestellt werden konnten 1. Bon einigen wenigen ariechischen Fürsten abgesehen, die uns bei ben griechisch-römischen Schriftftellern als Herricher im nordweftlichen Indien genannt werden, waren alle übrigen Dynastien und herricher, die mahrend vier Jahrhunderten die Berrichaft über diesen Teil Indiens ausgeübt, vollständig ber geschichtlichen Erinnerung entschwunden. Die wechselvollen Greigniffe und die Ginfalle der ftythischen Stämme hatten mit den fich ablösenden Dynastien auch die Namen ihrer Fürsten so vollständig weggeschwemmt, als waren fie nie borhanden gewesen. Es war daber eine große Überraschung, als auf einmal aus dem Schutt der Denkmäler lange Königsreihen auftauchten, die aus weit entlegenen Gebieten ihren Uriprung herleiteten 2. Allen Mungen gemeinsam mar ber Gebrauch ber griechischen Schrift und Sprache. den ältesten Münzen ist das Griechische ausschließlich in Gebrauch. Eremplare unterscheiden sich in ihrem allgemeinen Thpus durch nichts bon den Münzen der Nachfolger Alexanders d. Gr. in Aleinafien und Sprien. Aber icon nach turger Zeit wird in Indien der Gebrauch der griechischen Schrift und Sprache auf Die eine Pragfeite eingeschränkt, mahrend auf der andern Seite indische Schrift und Sprache zur Herrschaft gelangen. Die Tatsache, daß bis ins 3. Jahrhundert n. Chr. das Griechische sich auf den Müngen in Geltung erhielt, legte Zeugnis für den Gebrauch der griechischen Sprache und Schrift im Nordwesten Indiens ab. Es ging aus der allgemeinen Berwendung hervor, daß das Griechische an den Sofen der nordwestlichen Grenzlande Indiens gebraucht und berftanden murbe.

Wenn es auch im Anfang noch nicht gelang, die doppelte Inschrift zufriedenstellend zu entziffern, so ergab sich doch so viel mit Sicherheit, daß vom 3. Jahrhundert v. Chr. an, als griechische Fürsten in den indischen Grenzlanden als Nachfolger Alexanders<sup>3</sup> zu herrschen begannen, dis tief in die römische Raiserzeit, als die griechische Herrschaft über Indien längst von barbarischen Nomadenstämmen gestürzt worden, griechische

<sup>1</sup> V. A. Smith, Early History of India (1904) 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. Gardner, Catalogue of Indian Coins in the British Museum: Greek and Scythic Kings of Bactria and India (1886).

<sup>3</sup> A. v. Sallet, Nachfolger Alexanders des Großen in Baktrien und Indien (1883).

Sprache und Schrift eine gewisse Bedeutung im Nordwesten, namentlich im westlichen Pandschab und im Kabultale behaupteten.

Die Könige, die sich des Griechischen neben dem Indischen bedienten, waren nur zum kleineren Teil griechischer Abstammung. Aber ebensowenig, als aus dem Gebrauch des Griechischen die hellenische Abstammung herzgeleitet werden konnte, ließ sich aus dem Gebrauch des Indischen die Zuzgehörigkeit der Fürsten zum indischen Bolke dartun. Bei näherer Unterzsuchung ergab sich, daß die Münzen mit gemeinsamem Gebrauch der griechischen und indischen Schrift drei Gruppen von Königen darstellten. Jede Gruppe vertrat eine Opnastie von verschiedener Abstammung.

Der Charafter der ersten und ältesten Gruppe war klar ausgesprochen in den Fürstennamen, die dem mit hellenischer Sprache vertrauten Ohre wie alte Bekannte sofort klangen: Euthydemus, Demetrius, Eukratides, Plato, Pantaleon, Agathokles, Antimachus I., Heliokles, Antialkidas, Lysias, Diomedes, Archedius, Apollodotus I., Apollodotus II., Philopator, Strato I., Menander, Epander, Dionysius, Zoisus, Apollodotus II., Philopator, Strato I., Nikephorus, Philogenus, Nizias, Hiposphanes, Artemidorus, Antimachus II., Nikephorus, Philogenus, Nizias, Hiposphiratus, Amputas, auch eine Königin Agathokeia. Die Münzbezeichnung des Fasikws, Basikws dixasov, Basikws vixysopov, Basikws dixasov, Basikws vixysopov, Basikws dixasov vixysopov, Basikws perádov swrzpos, prägte den Charakter einer echt griechischen Herrichaft aus.

Aber ebenso unzweifelhaft trat auch der Charakter der indischen Herrschaft in der indischen Umschrift hervor. Die Bezeichnung "griechische fürsten" drückte am passenhsten den doppelten Charakter dieser Fürstengruppe auß, die griechisch durch Abstammung, indisch durch die Herrschaft über ein Stück Indiens war. Der letzte griechische Fürst, der im Nordwesten herrschte, hieß Hermäuß. Sein Name erscheint zuerst allein auf den Münzen, dann auf einmal zusammen mit dem Namen eines Fürsten von ausgesprochen sththischem Charakter. Zuletzt verschwindet der Name des Hermäuß vollständig und der Name des sththischen Fürsten kommt zur ausschließlichen Geltung. Mit diesem Namen wird eine ganz neue, von der vorausgehenden vollständig verschiedene Königsreihe, diesenige der stuthischen Herrscher über Indien, eröffnet.

Auf diese Weise liefert die Münzkunde eine deutlich lesbare Urkunde der politischen Geschichte und schildert im Umriß die Wandlungen, die sich in den nordwestlichen Grenzlanden allmählich vollzogen. Der letzte Borposten griechischer Herrschaft im Osten weicht dem unaufhaltsamen Bordrängen der stythischen Wanderstämme aus den Steppen Zentralasiens. Dieser Wechsel fällt in die Mitte des 1. Jahrhunderts n. Chr. Immer tiefer dringt die Flut der stythischen Horden ein und gewinnt Schritt für Schritt mehr Boden sowohl im Rabultale als im Pandschab. Die neuen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. Smith, Early History of India 212.

Eroberer, welche auch ben chinesischen Geschichtschreibern bekannt sind unter dem Namen Que-chi, bilbeten einen Bund von fünf Stämmen. Der führende Stamm waren die Kushan. Diese begründeten die Vorherrschaft der Skythen über den ganzen Nordwesten Indiens 1.

Im Gegensaße zu ben in bisch = griechischen Fürsten wurden sie passend als in dische fitythische Herrscher bezeichnet: stythisch der Abstammung nach, indisch mit Bezug auf die Herrschaft, die in indischem Gebiete wurzelte. Die Dynastie der indisch-stythischen Herrschaft, die in indischem Gebiete wurzelte. Die Dynastie der indisch-stythischen Herrschaft. Den Höhepunkt ihrer Macht erreicht die indisch-stythische Dynastie unter dem nächsten Fürsten, der unter dem Namen Kanista als der große Freund und Hort des Buddhismus in der Geschichte Oftasiens fortlebt. Ihm folgen Hurista und Basulista oder Basudeva. Mit lezterem beginnt der allmähliche Zersall der indisch-stythischen Herrschaft. Alle diese Namen sind in einer stattlichen Reihe von Münzen bezeugt, die in dem gemeinsamen Gebrauche der griechischen und indischen Sprache und Schrift ein wertvolles Zeugnis für den Einsluß griechischen Fürsten zu Grabe getragen worden war.

Chronologisch verhalten sich die beiden Fürstengruppen so zueinander, daß die griechisch = indische Herrschaft bis in den Anfang der christlichen Zeitrechnung hineinreicht, während von der Mitte des 1. Jahrhunderts an die skuthische indische Ferrschaft sich schnell über den ganzen Nordwesten Indiens ausdehnt und

bis jum Beginn bes 3. Jahrhunderts fich in voller Rraft erhalt.

Auf diese Weise hatten die Münzsunde zwei bedeutende Gruppen von Fürsten, die sich in der Herrschaft über den Nordwesten Indiens abgelöst, wiederum ans Tageslicht gefördert, nachdem ihre Namen in der literaxischen überlieserung vollkommen verloren gegangen waren. Es war eine indischsgriechische und eine indischsschrische Gruppe. Zu ihnen gesellte sich nun als Mittelglied eine dritte Gruppe, die weder griechisch noch schrisch war, obschon sie gleich den griechisch-indischen und stathsischen Fürsten sich sowohl des Griechischen wie des Indischen bediente.

Das unterscheidende Merkmal, das die Münzen jener Gruppe zu einer besondern Klasse verband, war der parthische Charakter der Fürstennamen und der Münzprägung. In Namen wie Bonones, Orthagnes, Pakores, Arsakes kam das parthische Aussehen deutlich zur Erscheinung. Einige Fürsten verrieten ihren parthischen Ursprung sowohl in dem Namen als in dem ausgesprochen parthischen Porträttypus<sup>2</sup>. Überdies war es leicht, ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E. Drouin, Chronologie et Numismatique des Rois Indo-Scythes, Paris 1888. A. Cunningham, Coins of the Indo-Scythians (Sakas and Kusanas) (1892).

wisse typische Gestalten von Gottheiten und besondere kunststillstische Eigentümlickeiten wieder zu erkennen, die wir längst gelernt haben mit den Münzen des Reiches der Parther zu verbinden. Über den parthischen Charakter der Fürsten, von denen jene Münzen geprägt waren, konnte daher ebensowenig ein Zweisel bestehen wie über den griechischen Charakter der griechisch-indischen und den stythischen Charakter der skythisch-indischen Herrscher.

Die Münzen fanden sich in Afghanistan und Belutschiftan, im Rabultale, im Pandichab bis nach Mathura in der Rähe von Agra. Das Gebiet, wo diese Münzfunde gemacht murden, mar echt indischer Rulturboden und ftand feit Jahrhunderten unter dem Ginflug derfelben Religion, Sitte, Sprache, die in hindoftan borberrichend mar. Damit mar der Beweis erbracht, daß im Bereich des eigentlichen Indien Fürften parthischen Urfprungs herrichten. Die Berrichaft trug gleich ber griechisch-indischen und ftythisch-indischen ein doppeltes Geprage, das in der Bezeichnung "parthifch-indifch" im Gegensat zu den beiden andern Gruppen seinen vollgultigen Ausbrud fand. Die weite Ausbehnung der Fundorte wies auf eine umfangreiche Berricaft Diefer parthisch-indischen Könige bin. Auf alle Falle erftredte fie fich über das Rabultal und das weftliche Pandichab und ichlog Teile des öftlichen Afghanistan und füdöftlichen Pandicab ein. Bur Erklärung jenes tief in das indische Gebiet hineinreichenden parthischen Ginfluffes muß bier die Andeutung genugen, daß die Bildung parthischer Fürftentumer innerhalb Indiens enge gusammenhängt mit den Wanderungen des den Parthern verwandten Nomadenstammes ber Sata nach bem nordweftlichen Indien.

Dieser Stamm<sup>2</sup>, ursprünglich unabhängig und im Norden des hindukusch angesiedelt, war durch die Horben, welche aus den mongolischen Steppen vorbrachen, genötigt worden, den ursprünglichen Wohnsitz aufzugeben und gegen Süden zu ziehen. Die Sakas überschwemmten das heurige Afghaniskan und drangen von dort in das eigenkliche Indien ein. Wahrscheinlich auf mehreren Wegen ergoß sich der Strom dieser Horden in die nordweftlichen Grenzländer. Im 1. Jahrhundert v. Chr. sinden wir die Saka angesiedelt sowohl in Taxila, der Hauptstadt des Pandschab, als in Mathura, der Hauptstadt eines bedeutenden Königreiches in der Umgebung des heutigen Delhi und Agra. Später aber begründeten sie eine durch mehrere Jahr-hunderte dauernde Herrschaft auf der Halbinsel Gudscherat und behnten im 2. Jahr-hundert n. Chr. ihren Einsluß bis in die Nähe des heutigen Bombah aus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E. Rapson, Indian Coins (1897) 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bgl. V. Smith, Early History of India 186 200.

Von besonderer Wichtigkeit ift nun die Tatsache, daß die Ausbreitung der Herrschaft dieser Saka in engem Anschluß an die aufsteigende Macht der Parther ersolgte, die in der Ohnastie der Arsakiden ein tatkräftiges und unternehmendes Herrschregeschlecht erhalten hatte. Die Geerführer der Saka nannten sich Kshatrapa. Indem sie sich des persisch-parthischen Satrapentitels bedienten, scheinen sie wenigstens äußerlich die Oberherrlichkeit der parthischen Großkönige anerkannt zu haben. Auf alle Fälle gehören Parthava oder Pahlava (= Parther) und Saka enge zusammen.

Die parthisch-indische Münzgruppe umfaßt zwei Abteilungen: eine ältere mit den Ramen Maves, Azes, Bonones, Azilises, Spalirises, Spalahores, Spalagadanes, eine jüngere mit den Ramen Pakores, Arsakes, Orthagnes, Abdagases, Sanabares und als harakteristischstem Namen Gundapharna.

Anfänglich konnte über ben parthischen Ursprung einzelner Namen Zweisel beftehen. Das war namentlich ber Fall bei ber älteren Abteilung. Aus bem Umsstande, daß Fürsten wie Maves, Uzes, Spalirises in enger Berbindung mit den Saka erschienen, glaubte man schließen zu müssen, daß sie nicht Parther waren, sondern dem Stamme der Saka angehörten, der zwar zeitweilig die parthische Oberherrschaft anerkannte, aber keineswegs schlechthin als Teil der Parther angesehen werden durfte. Bezüglich des parthischen Charakters der zweiten Abteilung, in welcher der Name Gundaphar erscheint, war jeder Zweisel ausgeschlossen.

Eine genauere Untersuchung des Berhältnisses, in welchem die einzelnen Gruppen zueinander ftanden, ergab jedoch, daß eine solche Unterscheidung nicht aufrecht ershalten werden konnte. Alle Namen zusammen stellen eine abgeschlossene Gruppe als parthisch-indische Fürsten dar, unter deren Führung und Herrschaft sich die Saka als stammverwandtes Volk über das nordwestliche Indien ausdreiteten.

Als der älteste unter jenen parthischen Fürsten muß Maves oder Moa angesehen werden. Er gehört dem Ende des 2. Jahrhunderts v. Chr. an. Seine Münzen sinden sich ausschließlich im Pandschab. Nahe Beziehungen zu Maves hat Vonones, dessen Münzen der Gegend von Kandahar und Ghazni, dem alten Arachosien, eigentümlich sind und überdies in Seistan, dem alten Drangiana, vorstommen. Zu Bonones hinwiederum stehen in einem besondern Verhältnis Azes als Nachsolger des Maves und Spalagadanes und Spalahores als eine Art Vasallen. Azes bildet die Brücke, die zu Azilises und zu Spalirises führt.

Die Herrschaft dieser parthisch-indischen Oynastie erstreckte sich bis in den Anfang der driftlichen Zeitrechnung. Sie hatte dem aufsteigenden Einfluß der parthischen Macht in Indien den Boden vorbereitet. Den Höhepunkt dieses Einflusses erreichte die parthisch-indische Herrschaft in der ersten Hälfte des 1. Jahrhunderts n. Chr. unter den Herrschern, welche

¹ Rapjon (Indian Coins 8) bemertt: The Parthian appearance of the names of these princes is most striking.... In support of their Parthian origin may also be adduced the fact that the same territory was, in the first century A. D., governed by an undoubtedly Parthian dynasty.... At the same time, it is certain, that the dynasties of Maves and Vonones were intimately connected, and it is difficult to separate them so far as to call the former Saka and the atter Parthian.

bie zweite Abteilung der Münzen darstellt. Namen wie Arsakes und Pakores lassen keinen Zweifel aufkommen, daß in den Fürsten dieser Abteilung parthische Könige zu suchen sind, die zeitweilig den Einfluß der Macht der Parther bis tief in den Nordwesten Indiens ausdehnten.

Damit ist die Grundlage für die Untersuchung der zweisachen Überlieferung gewonnen: der indischen, welche die Tätigkeit des Apostels Thomas
nach Indien, der parthischen, welche sie nach Parthien verlegt. Die Parther
begründeten auf indischem Boden eine Herrschaft, die ebensogut indisch
als parthisch genannt werden konnte. Die auf den Münzen bezeugten parthischen Fürsten waren in des Wortes voller Bedeutung
"König der Inder".

Die Legende berbindet Thomas mit Gundaphar als einem "König der Inder". Wenn sich demnach unter den Namen der parthisch-indischen Münzgruppe ein Fürst sindet, der als ein und derselbe mit jenem "König der Inder" nachgewiesen werden kann, an dessen Hof die Legende den Apostel gelangen läßt, dann entspricht dieser Fürst als "König der Inder" der Überlieferung, welche den Wirkungskreis des Thomas nach Indien verlegt, und als parthischer König der Überlieferung, welche Parthien dem Apostel als Feld der Tätigkeit zuschreibt.

# II. Gundaphar ein parthischer König der Inder und Zeitgenosse des Apostels.

Auf Grund der Münzkunde und Inschriftenkunde ist die indische Archäologie imstande, den Nachweis zu erbringen, daß es 1. unter den parthisch-indischen Fürsten einen König Gundaphar gegeben hat, und daß 2. dieser König ein Zeitgenosse des Apostels Thomas gewesen ist.

1. Der parthische König. Dieselbe Münzgruppe, welche das Borhandensein einer parthischen Herrschaft auf indischem Boden bezeugte, lieferte den Beweiß für die Existenz eines parthischen Herrschers, der denselben Namen trug, welchen die Legende dem "König der Inder" beilegt, zu dem der Apostel Thomas kam. Um die Bedeutung des Zeugnisses der Münzkunde und Inschriftenkunde zu würdigen, muß vor allem daran erinnert werden, daß der Name Gundaphar den Denkmälern der antiken und orientalischen Literatur gänzlich unbekannt ist. Der Name, der durch 18 Jahrhunderte verloren war, erscheint in den Denkmälern der indischen Archäologie als ein echt historischer Name. Und die mit dem Namen bezeichnete Persönlichkeit, die alle Züge einer mythischen Gestalt zu haben

schichtliche, sondern als eine bedeutende Herrschergestalt zu Tage gefördert. Das erste Exemplar einer Münze, die einen dem sprischen und griechischen Ramen sehr ähnlichen Fürstennamen zeigte, wurde von Masson im Jahre 1834 in Afghanistan entdeckt. Es folgten sich schnell nacheinander weitere Münzfunde, die denselben Königsnamen trugen. Die griechische Lesung des Namens lautete: urdoceprus, vrdoceppov, rordocapov; die indische Umschrift wurde gelesen: guduphara, gundaphara, gudapharna.

Den erften Entbedern ber intereffanten Müngreihe Diefes Namens tam es nicht in den Sinn, nach einer Parallele unter ben bon der griechisch= römischen Literatur überlieferten indischen oder perfischen Rönigsnamen gu suchen. Es ware auch bergeblich gewesen. Denn felbst bis beute läßt fich bei teinem Schriftsteller der römischen Raiserzeit und in feinem Denkmal der indischen oder perfischen Literatur der Name nachweisen. Darum tann es nicht überraschen, daß weder H. H. Wilson in seinen 1841 erschienenen Ariana Antiqua, die mit der Geschichte der Entdedung zugleich die ersten Entzifferungsversuche bieten, noch James Prinfep in den nach feinem Tode 1844 veröffentlichten Historical Results deducible from recent discoveries in Afghanistan, die bereits einen glüdlichen Fortschritt auf bem Bege der Entzifferung bezeichneten, etwas jur Auftlarung des dunkeln Namens beizubringen mußte. Wer auch hatte bermuten können, daß ein Name, von dem sich nicht die geringste Spur weder bei den flassischen noch den orientalischen Schriftstellern fand, in einem dunkeln und berdächtigen Winkel der altchriftlichen Literatur Unterkunft gefunden und fich dort erhalten habe!

Das Verdienst, als erster die Ausmerksamkeit auf die auffallenden Beziehungen zwischen den Münzen mit dem Namen bedogéspers und dem Königsnamen der Thomas-Akken hingelenkt zu haben, gebührt dem französischen Gelehrten Reinaud in seinem Mémoire géographique, historique et scientisique sur l'Inde, das 1849 erschien. Er bemerkt: "Die Thomas-Akken, welche sowohl in griechischer wie in lateinischer überlieserung auf uns gekommen sind, erwähnen den Namen eines Königs im Innern der Palbinsel, der Gondaphorus, Fordagopos heißt. Der Name Gondaphorus läßt sich bloß in einer ganz vereinzelten Klasse von Münzen nachweisen, und die Thomas-Akken sind das einzige Denkmal der Literatur, das des Namens Erwähnung tut. Sind wir darum nicht zu der Annahme berechtigt, daß wir es hier tatsächlich mit zeitgenössischen Beziehungen

awischen bem Apostel Thomas und jenem auf den Münzen erwähnten Fürften zu tun haben?"

Die Frage war fuhn. Mit der Annahme, daß der auf den Münzen ericeinende Ronig Gundaphar ein Zeitgenoffe des Apoftels Thomas war, eilte ber frangofifche Foricher ben Ergebniffen späterer Entbedungen boraus. Als einziges Ergebnis tonnte junachft nur die Schluffolgerung gezogen werden, daß es in Indien wirklich einen Ronig bes namens gegeben, den die Legende aufbewahrt hat. Welcher Dynaftie und welcher Beit er angehörte, mußte noch ermittelt werben.

Reinaud glaubte im Unichluß an die englischen Archaologen, daß es sich um einen finthisch-indischen Fürsten aus der Reihe des durch viele Münzen bezeugten mächtigen Ranerti oder Ranishta handelte. Indes icon die lautliche Form des Namens wies auf iranischen, d. h. perfischen oder parthischen Ursprung bin. Die auf den Müngen überlieferte Form budoφέρνης erinnerte sofort an parthische Namen wie Intaphernes, Artaphernes, Phrataphernes, Tiffaphernes, Sitaphernes. War Gundaphar ein echter Parther ?

Gin Blid auf das Müngbild zeigte in dem Bortrat des Bundaphar einen parthischen Typus. Mit voller Gemigheit jedoch ergab fich der parthische Ursprung aus der engen Berbindung mit jener Gruppe von Berrichern, deren parthifche Zugehörigkeit bereits feststand. Gundaphar mar ber machtigste unter diesen parthischen Gurften. Darüber ließ das Geprage feiner Müngen und die Ausdehnung, in der fie gefunden werden, keinen Zweifel.

Die Müngen mit bem Ramen Gundaphar gerfallen in drei Gruppen. Bei benen der erften Gruppe ericheint ber König allein ohne Berbindung mit andern Namen. Der Thous zeigt balb einen König ju Pferd, ben Arm ausgebreitet ober bie rechte Sand wie zum Befehl erhoben, hinter ihm die Siegesgöttin in ichwebender Stellung mit Rrang und Balme, bald bas Bruftbild bes Rönigs mit ber Tiara ber Arfakiben, während auf ber Rudfeite bie Siegesgöttin ericheint und eine Krone barreicht. Die Umigrift bezeichnet ihn auf Griechisch als βασιλέως βασιλέων μεγάλου, βασιλέως βασιλέων αὐτοχράτορος, βασιλέως σωτήρος. Indisch lautet die Umschrift: maharajasa tradatasa, dhamikasa, apratihasa, devatratasa, maharajasa rajadirajasa. Es find die ftolgen Rönigstitel der Arfatiden: "Rönig der Rönige", "Großkönig", "Retter", "Selbftherricher", ber "Gerechte", "Unüberwindliche", "Götterbeschütte".

Die zweite Gruppe zeigt Gundaphar verbunden mit bem Namen eines Fürften Abbagafes. Die Borberanficht ftellt ben Fürften zu Pferbe bar mit ber griechischen Umichrift: βασιλεύοντος βασιλέων Άβδαγάσου, die Rückfeite Zeus in stehender Stel-Jung mit bem Zepter in ber rechten Sand, bagu die indische Umichrift: Gudapharabhradaputrasa maharajasa tradatasa Avadagasa. Abdagases wird bemnadi genannt: "Bruderfohn des Gundaphar", "Großkönig", "Retter".

Die britte Gruppe bringt Gundaphar in Berbindung mit Orthagnes. Die Münzen zeigen auf der Borderseite das Brustbild des Königs mit der griechischen Umschrift: βασιλεύς βασιλέων μέγας Ορθαγνής. Die Kückseite zeigt die Siegeszgöttin, Kranz und Palme darbietend, und die indische Umschrift: maharajasa rajadirajasa mahatasa Gudaphara sagada. Die Endsilbe ist verstümmelt. Cunningham vermutete in Gudaphara sagada "Bruder des Gundaphar". Ob diese Erstärung richtig ist, muß dahingestellt bleiben. Auf alle Fälle wird Orthagnes in nahe verwandtschaftliche Beziehung zu Gundaphar gebracht und als "Großtönig", "König der Könige", der "Große" bezeichnet.

Aus dieser dreifachen Münzreihe ergibt sich als unzweiselhafte Tatsache, daß Gundaphar eine mächtige Persönlichkeit war, die dadurch, daß
sie die Herrschaft mit den beiden nächsten Verwandten teilte, der Mittelpunkt einer Dynastie wurde, deren Einfluß während mehrerer Jahrzehnte
entscheidende Bedeutung im Nordwesten Indiens gewann.

Die Macht und der Umfang des Einflusses, den das parthische Fürstenshaus des Gundaphar erwarb, gibt sich deutlich in der Ausdehnung der Münzfunde zu erkennen. Die Münzen dieses Fürsten fanden sich im nordöstelichen Afghanistan, im Kabultale und im westlichen und südlichen Pandschab. Die Münzen des Orthagnes kommen namentlich in Seistan und Kandahar vor, diesenigen des Abdagases im westlichen Pandschab. Alle diese Gebiete müssen demnach während eines bestimmten Zeitraumes unter dem Zepter des Königs Gundaphar und seiner beiden Berwandten gestanden und Teile eines mächtigen parthischen Keiches in den nordwestlichen Grenzeländern Indiens gebildet haben.

In dem Träger des Namens Gundaphar, der in der profanen Literatur vollständig unbekannt ist, mit dem aber die cristliche Literatur den Namen des Apostels Thomas verbindet, tritt uns demnach eine markante historische Persönlichkeit entgegen. Ist diese Persönlichkeit identisch mit dem Träger desselben Namens Gundaphar, der sich ausschließlich in einem Denkmal der altchristlichen Literatur findet? Die Antwort darauf ergibt sich aus dem Zeugnis der Chronologie.

2. Der Zeitgenosse des Apostels. Wenn sich der Beweis ersbringen läßt, daß der Gundaphar der Münzen ein Zeitgenosse des Apostels Thomas ist, dann muß der Gundaphar, mit welchem die Legende den Apostel verbindet, und der Gundaphar, der auf den Münzen erscheint, ein und dieselbe Persönlichkeit sein. Diese Schlußsolgerung wäre unzustässig, wenn es mehrere Fürsten mit Namen Gundaphar gäbe. Das trifft nicht zu. Aus dem Zeugnis der Münzen geht als unzweiselhaft hervor,

baß es in Indien nur einen einzigen Berricher gegeben, ber ben Namen Gundaphar trug. Cbenfo ficher aber ift auch die Folgerung, die fich aus ber altdriftlichen Literatur ergibt, daß bem gesamten Altertum nur eine einzige Berfonlichkeit desfelben Ramens bekannt ift. Es ift der "König der Inder", mit welchem die Legende den Apostel Thomas qufammenbringt. Ift demnach der Gundaphar der Mungen ein Zeitgenoffe des Apostels, so tann gegen die Identität der beiden Trager des einen Namens tein begründeter Zweifel mehr befteben. Wann tam bas Fürstenhaus des Gundaphar zur Herrichaft? Als feststehend wird beute allgemein jugegeben, daß der Beginn feiner Berricaft nicht bor den Anfang der driftlichen Zeitrechnung gefett werden barf. Diefe Folgerung tann icon gezogen werden aus dem Berhältnis der jungeren parthifch-indifden Gruppe jur älteren, die mit Maves beginnt. Der Gebrauch des Titels adroχράτωρ gestattet, den Anfang der Regierung genauer zu bestimmen. Diefer Herrichertitel murde in Nachahmung von Raifer Auguftus zuerft von dem parthischen König Phraates (8-11 n. Chr.) angenommen. Der Gebrauch des Titels ichließt fich nun auf den Mungen des Gundaphar gang der Schreibmeife an, welche feit dem Jahre 8 n. Chr. auf ben Münzen der parthischen Großkönige im eigentlichen Barthien erscheint 1. Daraus folgt, daß die Regierung eines Fürsten, der die bei den parthischen Großtonigen feit dem Jahre 8 eingebürgerte Schreibart des Titels abroχράτωρ nach Indien überträgt, sicherlich nicht gleichzeitig mit Phraates im Jahre 8, fondern mindeftens ein oder zwei Jahre fpater angesett werden muß. Der paläographische Charatter der griechischen Umschrift und der Gebrauch des Titels αὐτοχράτωρ gestatten nicht, die altesten Münzen des Königs Gundaphar vor das Jahr 10 n. Chr. ju fegen. Cbenfowenig aber tann ber Unfang feiner Regierung fpater als 50 n. Chr. angenommen werben. Der Beginn fällt zwischen 10 und 50 n. Chr.

Durch dieses chronologische Ergebnis war Gundaphar als Zeitgenosse bes Apostels Thomas in hohem Grade wahrscheinlich gemacht. Mit dem Zeugnis der Münzfunde verband sich nun daszenige der Inschriftenkunde, um die Regierungszeit mit annähernder Bestimmtheit sestzulegen. Die Münzen selbst gaben kein sestes Datum. Ein solches konnte nur gewonnen werden aus einer Inschrift, welche die Herrschaft des Königs Gundaphar mit einer bestimmten Zeitrechnung verband. Dieses Datum

<sup>1</sup> P. Gardner, Catalogue of Indian Coins p. xliv (44).

fand sich auf einer Steininschrift, welche von Dr Bellew in den Ruinen des buddhistischen Alosters Takht-i-Bahi entdeckt und später dem Lahore-Museum zum Geschenk gemacht wurde. Die Inschrift verzeichnet die religiöse Schenkung eines Berehrers von Buddha zu Ehren seines Baters und seiner Mutter. Leider ist der Stein zum Teil verstümmelt und die Inschrift an mehreren Stellen so unleserlich geworden, daß der Sinn des ganzen Textes nicht mehr ermittelt werden kann. Diese Berstümmelung berührt jedoch keineswegs das, was in den Augen des Archäologen den wichtigsten Bestandteil der Inschrift ausmacht, nämlich den Namen des Königs Gundaphar und das nach einer festen Üra berechnete Datum seiner Regierung. Die Inschrift, soweit sie entzissert werden kann, lautet nach der Übersetung Senarts<sup>2</sup>:

"Im Jahre 26 des großen Königs Guduphara, im Jahre 103 der fortlaufenden Zeitrechnung, am fünften Tage des Monats Vaisakha, ..... zu Ehren von ..... zu Ehren seines Vaters und zu Ehren seiner Mutter."

Was zunächst den Namen Guduphara betrifft, so hat niemals das geringste Bedenken bestanden, den König Guduphara der Inschrift und den König δυδοφέρνης oder δυδοφέρρης oder Gudaphara der Münzen als ein und bieselbe Berfonlichkeit zu erklaren. Es liegt in ber Tat nicht ber geringfte Grund bor, an der Identität ju zweifeln. Bon biefem Ronia Guduphara wird gefagt, daß fein 26. Regierungsjahr mit bem Jahre 103 der fortlaufenden Zeitrechnung jufammenfällt. Belche Ura ift damit gemeint? Über den Charakter der Ara, nach welcher das Regierungs= jahr naber bestimmt wird, find verschiedene Unfichten aufgestellt worden. Es erübrigt fich, auf eine Prufung der einzelnen Deutungen und Berechnungen hier naber einzugeben. Denn wie immer die mit bem Jahre 103 bezeichnete Ura bon den berichiedenen Forschern gedeutet werden mag, in einem Buntte treffen bie Erklarungen bes Numismatifers, bes Archaologen und des Spigraphiters gusammen, daß nämlich auf Grund des bier gegebenen Datums der Anfang der Regierung des Königs Guduphara in bas Jahr 20 ober 21 n. Chr. gefett werden muß.

Fleet bemertt:

"Bezieht man das Datum auf die genannte Üra, die B. C. 58 ihren Anfang nimmt, so trifft die Angabe auf das Jahr bes Herrn 46, und zwar endgültig und

Journal of the Royal Asiatic Society 1875, 379.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Notes d'Epigraphie Indienne par E. Sénart XV (1890), 8° série, p. 119.

ohne Anwendung von Hypothesen, und bestimmt den Beginn der Herrschaft des Guduphara auf 20 oder 21 n. Chr. Dieses Ergebnis stimmt genau nach bem, was die Numismatifer aufstellen, mit allen paläographischen und andern Anforderungen der Münzen, welche denselben König verzeichnen, sei es mit andern indischen Barianten oder bei der griechischen Wiedergabe derselben."

Bincent Smith stimmt mit diesem Ergebnis überein, obicon er eine andere Zeitberechnung vorschlägt. Er schreibt:

"Gondophares, dessen Regierungsantritt mit moralischer Sicherheit auf das Jahr 21 n. Chr. angesetzt werden kann, erfreute sich einer langen Regierung von einigen dreißig Jahren."

Un einer andern Stelle bemerkt er:

"Alle Angaben über seine Lebenszeit zusammengefaßt, tun dar, daß er in ber ersten Hälfte des 1. Jahrhunderts regiert haben muß."

Bu dem Ergebnis dieser Forscher bemerkt Rapson vom Standpunkt des Numismatikers aus:

"Das Resultat stimmt sehr wohl mit dem, was die Entzifferung der griechischen Begenden der Münzen ergibt, und mit andern Anhaltspunkten."

Es darf daher ohne alles Zögern die Regierungszeit des auf den Münzen und in der Inschrift bezeugten Königs Gundaphar zwischen 20 und 60 angesetzt werden. Und wir dürfen uns das Wort Fleets anseignen:

"Es bedarf keines längeren Schwankens mehr barüber, daß bieses Ergebnis bas einzig haltbare und auch bas richtige ift."

Damit ist der Nachweis erbracht, daß der parthische Fürst, der gemeinsfam mit seinem Bruderssohn Abdagases und einem andern nahen Ber-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The reference of the date to this era, commencing B. C. 58, places the record in A. D. 46 definitely and without any provisional treatment and determines the commencement of the reign of the king Guduphara in A. D. 20 or 21. This result exactly suits the palaeographic and other requirements, as determined by the numismatists, of the coins, which mention the same king by other Indian variants of his name and by Greek representations of it (Journof the R. As. Soc. 1905, 232).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gondophares, whose accession may be dated with practical certainty in 21 A. D..... enjoyed a long reign of some thirty years (Early History of India 203).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> All the indications of his date taken together show, that he must have reigned in the first half of the first century A. D.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The result well agrees with evidence derived from the epigraphy of the Greek legends of the coins and with other indications (Indian Coins 15).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> We need no longer hesitate about deciding that this result is the only possible one and the correct one (a. a. D.).

wandten Orthagnes über das Kabultal und das weftliche Pandschab herrschte, jener mächtige Herrscher, der sich den stolzen Titel adτοχράτωρ beilegt, wie die parthischen Großkönige, ein Zeitgenosse des Apostels Thomas war. Und der "König der Inder" Gundaphar, mit welchem die Überlieferung den Apostel verbindet, ist kein anderer als der parthische König, der als Gundapharna oder δνδοφέρνης in indischer oder griechischer Umschrift, mit der parthischen Tiara geschmückt auf den Münzen erscheint, welche vom Nordossen Afghanistans dis zum Süden des Pandschab gemeinsam mit denen des Abdagases und Orthagnes gesunden werden. Über die Identität der beiden Träger desselben Namens kann kein Zweisel mehr bestehen.

Eine wertvolle Ergänzung erhält dieser Identitätsnachweis durch die Parallele, welche auf beiden Seiten zwischen dem König Gundaphar und zwei ihm nahestehenden Verwandten vorhanden ist. Auf seiten der Thomas-Legende sind es Labdanes und Gad, auf seiten der Münzen Abdagases und Orthagnes, die mit Gundaphar sich in die Herrschaft teilen. Labdanes wird als Schwesterschn, Gad als Bruder in den Akten beschrieben, während auf den Münzen Abdagases als Bruderschn, Orthagnes vielleicht als Bruder, sicher als naher Verwandter erscheint. Die Parallele legt die Vermutung nahe, daß die Identität sich nicht auf Gundaphar beschränkt, sondern sich auf die beiden Fürsten ausdehnt, welche sowohl in der Legende als auf den Münzen enge verbunden mit dem Fürstenhaus erscheinen, dessen Haupt Gundaphar war. Denn es ist gewiß auffällig, daß die Überlieserung mit Thomas nicht bloß Gundaphar, sondern auch zwei Verwandte des letzteren verbindet, denen tatsächlich auf den parthischen Münzen zwei nahe Verwandte als Glieder derselben Dynastie gegenüberstehen.

Doch wie immer es sich damit verhalten mag, Münzkunde und Inschriftenkunde haben in dem "König der Inder", mit dessen Namen derjenige des Apostels verbunden wird, 1. eine historische Persönlichkeit
und 2. eine zeitgenössische Persönlichkeit sestgestellt. Ihr Zeugnis
brachte in Gundaphar einen parthischen Fürsten ans Tageslicht, der
über weite Strecken indischen Gebietes im Nordwesten der Halbinsel
herrschte, als der Apostel nach Indien kam.

Mit diesen Feststellungen ist der erste Schritt zur Begründung der geschichtlichen Glaubwürdigkeit der Thomas-Überlieferung geschehen. In Gundaphar ist der Beweiß für den geschichtlichen Charakter der Über-lieferung historisch und chronologisch auf eine feste Grundlage gestellt, historisch, insofern wir in ihm einen Herrscher kennen lernen, der einen

mächtigen Faktor in der Geschichte des nordwestlichen Indien darstellt, dronologisch, insofern seine Regierungszeit mit der ersten Ausbreitung des Christentums zusammenfällt.

In dem Namen des Fürsten seiert eine parthische indische Dynastie, die verschollen und vergessen war, ihre Auserstehung und gibt in den Inschriften so handgreisliche Beweise ihres wiedererweckten historischen Daseins, daß selbst der ungläubige Thomas an der saßbaren Realität ihres geschichtslichen Lebens nicht mehr zweiseln kann. Der Zeitgenosse, mit welchem die Überlieferung den Apostel verbindet, ist weder ausschließlich Parther, weil seine Herrschaft auf indischem Boden begründet ist, noch ausschließlich Inder, weil die Opnastie, der er angehört, parthischen Ursprungs ist. Er ist Indosparther. Und so sindet die doppelte Überlieferung, welche den Apostel sowohl mit den Indern als mit den Parthern verbindet, in dem doppelten Charakter, welchen die archäologischen Funde dem Zeitgenossen des Thomas geben, die einfachste und natürlichste Erklärung.

Damit wird die Überlieferung aber auch geographisch auf eine sichere Grundlage gestellt. Die reichsten Münzfunde mit dem Bildnis parthisch-indischer Herrscher wurden im Kabultale gemacht. Dasselbe nord-westliche Gebiet, wo Peschawar, die ehemalige Hauptstadt des afghanischen Königreichs Kabul, liegt, bildete den Mittelpunkt der parthischen Herrschaft über die Grenzlande. In dieser Gegend fanden sich nicht bloß die wichtigsten numismatischen Beweise für die Existenz eines Königs Gundaphar: aus der Nähe von Peschawar stammt auch die Inschrift mit dem Namen des Fürsten und dem Datum seiner Regierungszeit. Dahin also müssen wir die Residenz jenes parthisch-indischen Fürsten verlegen, welcher der Legende zusolge seinen Kausmann Abbanes nach der römischen Provinz Sprien entsandte, um einen Künstler zu erhalten, der ihm einen Palast baue.

Ist nun das Rabultal mit Peschawar als Mittelpunkt der Hauptsitz der Macht des Gundaphar gewesen, dann folgt daraus, daß dieselbe Überlieferung, die den Apostel historisch und chronologisch mit jenem Fürsten verbindet, ihn auch geographisch mit dem Gebietsteile Indiens verknüpft, über welchen der parthische König herrschte. Ziel der von Thomas in Begleitung des Kausmanns Abbanes unternommenen Missionsreise war also das Kabultal.

Das führt zur Frage: Wie konnte der Apostel Thomas auf dem Seewege das nordwestliche Indien erreichen? Mit andern Worten: Welche Bafen standen dem römischen Seeverkehr an der Westkuste offen?

## Dritte Thefe.

Mus bem Aufschwung bes romijden Seeverkehrs entwidelten fich befondere Handelsbeziehungen sowohl zu den füdindischen als zu den nordindischen Seehäfen und burch beren Bermittlung zu ben Kandyafürsten im Süden und zu ben Partherfürften im Norden.

Die Legende erzählt, daß Thomas, um in Begleitung des Raufmanns ju Ronig Gundaphar zu gelangen, zuerft in einer Safenftadt landete. welche in bem fprischen Tegt Sandarut ober Sanadrut, in dem griechischen Text Andrapolis beißt. Bon diefer Seeftadt aus trat er auf bem Landwege die Weiterreise an den Sof des parthischen Fürften an.

Die Miffionsreise bes Apostels Thomas in das von König Gundaphar beherrichte indische Reich fest demnach besondere Beziehungen des romifden Sandels jum Nordwesten Indiens voraus, und zwar zu jenen Safen, welche durch bedeutende Sandelsftragen den Zugang jum Rabultale und jum Reiche der Parther eröffneten. Daraus ergibt fich die Frage: Welche Bafen im Norden Judiens erichloffen dem romifchen Sandel eine leicht jugangliche Berbindung mit dem Rabultale? An und für fich tonnte es genügen, einen folden Safen nachzuweisen, um die Glaubwürdigkeit der Überlieferung darzutun, die den Apostel auf dem Seewege mit einem Parther in Verbindung bringt. Allein darauf tann fich der Nachweis nicht beschränken.

Der römische Sandel unterhielt Beziehungen sowohl mit dem Süben als mit dem Norden. Wie nabe die Beziehungen zum Guden waren, geht aus der Bertrautheit der römischen Beographen mit den dort regierenden Bandhafürsten berbor. Überbies aber ift gerade im Guben Indiens seit uralter Zeit eine Rirche nachweisbar, die in Abhangigkeit von Shrien ftand.

Und doch, obicon bas römische Reich seit Augustus einen ausgedehnten Handel mit dem Suden Indiens unterhielt und eine alte Überlieferung bie noch heute bestehende fprifche Rirche an der südlichen Rufte durch den Apostel Thomas gegründet sein läßt, so ift gleichwohl der "König der Inder", mit welchem der Apostel in der Legende verbunden wird, nicht unter den Bandhafürsten Südindiens, welche den romischen Schriftstellern bekannt find, fondern unter ben Parthern Rordindiens, von denen fie uns teine Ramen aufbewahrt haben, ju fuchen. Es ift ein verlorener und bergeffener Winkel der nordwestlichen Grenzlande, in dem die Archaologie den perlorenen und vergeffenen Königsnamen wiederentdeckte.

Wie kam es nun aber, daß der Apostel Thomas nicht mit dem Süden, sondern mit dem Norden, nicht mit einem Hindu, sondern mit einem Parther in Verbindung gebracht wird? Welcher Anlaß lag vor, gerade das nordewesstliche, unter parthischer Herschaft stehende Indien zum Schauplat der Tätigkeit zu machen? Die Klarstellung dieser Frage verlangt eine Untersuchung der Beziehungen des römischen Handelsverkehrs sowohl zum Süden als zum Norden.

Die Häfen Indiens, zu denen Rom in Beziehung trat, bilden eine füdliche und eine nördliche Sphäre des Handels. Aus der Eigenart der beiden Sphären erklärt es sich, warum der Norden und nicht der Süden Indiens der erste Schauplat des Christentums wurde.

### I. Der römische Handel mit Südindien.

Aus der Befdreibung des Plinius ergibt fich, daß ber Suden Indiens eine besondere Anziehungstraft auf den römischen händler ausübte. Seit Raifer Augustus wurden die füdlichen Safen ber Malabarkufte entlang bis nach Rap Romorin ein Hauptziel der Seefahrer. Der Grund ift einleuchtend. Im Guden öffneten fich die beiden Quellen, welche die toftbarfte Beifteuer gur Befriedigung ber üppigen Reigungen bes taiferlichen Rom lieferten. Indien mar im Altertum das einzige Land, welches den wertvollften Ebelftein, ben Diamant, beschaffte. Plinius beschreibt die Diamanten als das toftbarfte unter allen irdischen Dingen. Das Zeugnis des ägnptischen Raufmanns und des römischen Geographen wird bestätigt burch die Zollliften des römischen Gesetzes aus dem Jahre 176 und 180. Die es außer Zweifel stellen, daß die Diamanten aus Indien nach dem römischen Reiche gebracht murden 1. Raum geringeren Wert aber hatte in den Augen des prunkliebenden Rom der Bernll. Der einzige Fundort des Bernus lag im Suden Indiens, und zwar im Diftrikt von Coimbatore. Die genaue Bekanntschaft, welche Plinius mit den verschiedenen Bearbeitungen diefes Ebelfteines in den Sanden der Inder berrat, macht es gewiß, daß ber Bernll einen bedeutenden Sandelsartitel gwifden Indien und dem römischen Reiche bildete. Dazu tam noch die Berlfischerei an ber Südspige Indiens.

<sup>1</sup> Laffen, Indische Altertumskunde III 1 18.

Aus der Sittengeschichte Roms ist bekannt, welch unglaublich versschwenderischen Gebrauch die Prachtliebe der Römer und Römerinnen von den indischen Perlen machte. Durch diese Wertschätzung der Perlen erklärt es sich, warum bereits unter Raiser Augustus Handelsbeziehungen mit den beiden Königreichen angeknüpft wurden, in deren Gebiet die ergiebigsten Perlausterbänke lagen. Es ist gewiß, daß die zwei bedeutendsten Königreiche im Süden, das der Pändya und das der Chera, einen gewinnsbringenden Handel mit Kom bereits unter den ersten Raisern unterhielten 1. Das Hauptemporium des Perlhandels war dem römischen Geographen bekannt unter dem Namen Korkai oder Kolchoi. Der Plat ist heute ein unbedeutendes vom Meere entferntes Dorf. Aber zur Zeit, da der König der Pändya eine Gesandtschaft an Kaiser Augustus schickte, war es eine große, am Meere gelegene Stadt, deren Hasen von den römischen Schiffen mit Borliebe aufgesucht wurde.

Das Zeugnis des römischen Geographen empfängt eine glänzende Bestätigung durch das Zeugnis der indischen Altertumskunde. Un keinem Punkte Indiens sind so reiche Funde römischer Goldmünzen gemacht worden wie im Süden. Römisches Gold der ersten Kaiser ist in solcher Fülle ausgegraben worden, daß die Bermutung nahegelegt worden ist, der kaisersliche Golddenar habe geradezu die Rolle der vorherrschenden Goldmünze für Südindien angenommen.

Bahlreiche Beifpiele folder Funde laffen fich anführen. Ginen Topf voll römischer Goldmungen fand man im Jahre 1800 in der Rahe von Madura. Im nachften Sahre machte man einen ahnlichen Fund im Coimbatore-Diftrift. Rach einem heftigen Regen mahrend des Monfuns murbe 1842 ein Gefaß mit 522 Golbmungen bes Auguftus und Tiberius in berfelben Gegend freigelegt. Auf einen um= fangreichen Schat von römischen Golb- und Silbermungen war man zwei Jahre früher in ber Umgebung von Sholapur geftogen. Nur turz feien einige Funde erwähnt, die in folgender Weise beschrieben werden: 1. "eine große Menge in einem Topf", 2. "etwa 500 in einem irdenen Gefäß", 3. "ein Fund von 163 Mungen", 4. "einige Taufend". Der glanzenoste Fund ift jeboch zweifellos jener, ber in ber Nähe von Crancanore an ber Malabarfufte 1851 gemacht wurde. Es waren fünf "Ruliladungen" von Golbmungen. Die meiften Mungen ftammten aus ber Zeit des Tiberius und Nero, also aus jener Periode, in welche die Missionsreise bes Apostels Thomas fallen muß. Biele andere, jum Teil bedeutende Gold= und Silber= funde find außer den ermähnten in Gubindien gemacht worden, mahrend ungahlige fleinere und größere Funde in Privatsammlungen übergegangen find, ohne daß die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Smith, Early History of India 336 337.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sewell, Roman Coins in India, im Journal of the R. As. Soc. 1904, 591 ff.

wiffenschaftlichen Kreise Kenntnis von der Entdeckung erhielten 1. Bon vielen andern Funden mögen sich Rotizen in dieser oder jener Zeitschrift finden, deren Kenntnis auch dem eifrigsten Sammler entschlüpfen konnte.

Was jest an römischen Münzfunden bekannt ist, stellt daher nur einen kleinen Bruchteil des bald hier bald dort aufgedeckten Goldstromes dar, der zum Leidwesen des Plinius aus Rom nach Indien flutete. Aber was uns zugänglich geworden, genügt, um die Lebhaftigkeit der Pandels-beziehungen zu beleuchten, die zwischen dem Süden Indiens und dem römischen Reiche bestanden. Sie erklären die Tatsache, daß die Häfen dieses Teiles der Palbinsel dem römischen Geographen so gut bekannt waren.

Der bedeutenofte hafen war Muziris an der Malabarkufte. ägnptische Raufmann spricht im "Periplus" von Muziris als einer Stadt bon außerordentlichem Wohlstand2. Einen Beweis für die Bedeutung, welche der Safen für den romischen Sandel gewonnen hatte, liefert die tabula Peutingeriana durch die Tatsache, daß fie bei Mugiris einen dem Augustus geweihten Tempel verzeichnet3. Die tabula Peutingeriana ftellt bekanntlich eine altrömische Stragenkarte der antiken Welt von Spanien bis Indien dar. Die Rarte ist nur in einer einzigen Abschrift erhalten und entstand mahrscheinlich im 4. Jahrhundert in Rom als Nachbildung einer in Fresto ausgeführten Wandkarte, die einen römischen Balaft fomudte. Jene Originalwandkarte wird bem 2. Jahrhundert zugeschrieben. Die Tatsache, daß das Vorhandensein eines römischen Tempels ausdrücklich auf einer altrömischen Wandkarte des 2. Jahrhunderts berzeichnet wird, fett eine Rolonie romischer Raufleute voraus, die fich in der blübenden Safen- und Sandelsstadt an der Malabartufte niedergelaffen hatten, um Sandel zu treiben. Ptolemaus hebt hervor, daß er feine Mitteilungen jum Teil von Raufleuten erhielt, die lange Zeit in Indien gelebt. Daß Muziris eine große Unziehungstraft auf die römischen Raufleute ausübte. wird aber bereits für das Zeitalter des Apostels Thomas ausdrücklich vom zeitgenöffischen Berfaffer des "Beriplus" bezeugt, und weiterhin durch die Tatfache beftätigt, daß ber größte Fund an romifchen Goldmungen, ber je in Indien gemacht worden ift, gerade aus der Nahe diefer Stadt kommt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sewell, Roman Coins in India a. a. D. 592.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Periplus n. 54.

s R. Miller, Weltkarte des Caftorius, genannt Die Peutingersche Tasel, Ravensburg 1888, Segmentum XII 5. Bgl. Sewell a. a. O. 601.

die einen Tempel des Augustus besaß, und daß die dort gefundenen Münzen die Prägung der ersten Raiser tragen.

Der hafen von Mugiris öffnete den Raufleuten die handelsstraße in das Innere, nach Madura. Als Hauptstadt des Reiches der Bandya mar diese Stadt bereits Plinius bekannt. Richt weit davon lagen die berühmten Fundgruben bes Bernlls. Es tann baber nicht überraschen, daß eine Stadt, aus deren Umgebung die koftbarften Sandelsartikel, Diamant, Bernll, Berlen, nach Rom manderten, schon fruhzeitig eine römische Niederlaffung befaß. Einen besondern Beleg dafür bietet das romifche Rupfergeld, das in der Sauptstadt der Bandna gefunden worden ift. Die Tatfache, daß römisches Rupfergeld in einer und berselben Stadt und an vielen Stellen maffenhaft ausgegraben murbe, legt bie Schluffolgerung nabe, daß die römische Rleinmunge für die kleineren Saushaltungsbedurfniffe unter den in Madura anfässigen römischen Raufleuten im täglichen Gebrauch gewesen. Römisches Rupfergeld tonnte aber in einer indischen Stadt nur bann eine fo ausgedehnte Zirkulation erhalten, wenn eine größere Rolonie römischer Refidenten borhanden mar, unter benen das romifche Rleingeld für die taglichen Bedürfniffe in Umlauf gefett werden konnte.

Mächtige Einflüsse trugen zur frühzeitigen Bildung einer Fremdenniederlassung bei. Madura erfreute sich eines außerordentlichen Wohlstandes. Der Handel fand Aufmunterung und Unterstützung bei den
indischen Herren, denen römisches Gold willkommen war. Die Nähe der Edelsteingruben und Perlsischerbänke stellte einen großen Gewinn in Ausssicht. Das Leben war überdies angenehm. Alle diese Umstände wirkten
zusammen, daß römische Kaufleute schon seit den ersten Jahrzehnten des Kaiserreiches zu längerem Aufenthalt in Madura sich niederließen. Gerade
der Süden Indiens bringt in den außerordentlich reichen Münzsunden die Tatsache vor Augen, daß bereits unter den ersten Kaisern römischer Handel
in Gestalt von Handelsfaktoreien und Fremdenniederlassungen
daselbst sesten Boden gewonnen hatte.

Die Folgerungen, die sich aus dieser Tatsache ergeben, liegen auf ber Hand.

1. Die Missionsreise eines sprischen Glaubensboten nach dem Süden Indiens war ein ebenso leichtes Unternehmen als die Handelsreise eines ägyptischen oder sprischen Kaufmanns, der unter römischer Flagge nach einer der vielbesuchten Hafen- und Handelsstädte Südindiens segelte. Ein Apostel Christi, von dem Berlangen getragen, den Austrag seines Meisters

zu verwirklichen, konnte durch die Umstände, welche eine Reise nach Indien begünstigten, ermutigt werden, dasselbe Land aufzusuchen, nach dessen Rüste laut der Angabe seines römischen Zeitgenossen Plinius damals alljährlich 120 Schiffe segelten.

2. Der Begründung einer christlichen Niederlassung in einer Stadt wie Muziris oder Madura stand kein größeres Hindernis entgegen als der Begründung einer römischen Fremdenkolonie mit römischem Tempel. Im Gegenteil, die bereits vorausgehende Bildung einer meistens aus sprischen und ägyptischen Kausleuten bestehenden Handelsniederlassung hatte der Bildung einer christlichen Gemeinde den Boden vorbereitet. In dem Augenblick, da der Glaubensbote seinen Fuß auf den Boden Südindiens setzte, fand er in einer Handelsniederlassung von Kausleuten desselben römischen Keiches, dem er angehörte, eine Basis, die als Ausgangspunkt der apostolischen Wirksamkeit dienen konnte.

Und so würde es mir, gestützt auf die Tatsache, daß eine Missionsreise des Apostels Thomas nach Südindien durchaus im Einklang mit den
engen Beziehungen des römischen Reiches zu den Haupthäfen und Hauptmärkten des Südens steht, eine außerordentliche Genugtuung bereiten, aus
jener Möglichkeit einen Beweis für die Tatsächlichkeit der Überlieferung herseiten zu dürfen, die bis auf den heutigen Tag die Wirksamkeit des Apostels in den Süden Indiens verlegt.

Aus alter Zeit haben sich christliche Gemeinden im Süden Indiens, und zwar an jenen Punkten erhalten, welche nachweislich ein bevorzugtes Ziel des römischen Sees und Handelsverkehrs bildeten. Diese sprischemalabarischen Gemeinden bestehen als Kirche der Thomaschristen fort. Wer je mit Angehörigen des sprisch-malabarischen Ritus zusammengekommen ist, weiß, wie die Überlieserung, daß ihre Kirche auf den Apostel Thomas zurückgeht, bei ihnen in Fleisch und Blut übergegangen ist. Der Glaube an das Apostolat im Süden Indiens hat in dem Hüter des Heiligtums von Mailapur

¹ Indian Antiquary III 308, IV 153. — Über ben Wert der Überlieferung äußert fich Sir Henry Yule: The tradition of Thomas's preaching in India is very old, so old that it probably is, in its simple form, true. . . . So dispassionate a scholar as Professor H. H. Wilson speaks of the preaching and martyrdom of St. Thomas in S. India "as occurrences very far from invalidated by any arguments yet adduced against the truth of the tradition". Bgl. Marco Polo, ed. by Henry Yule and revised by Henry Cordier in the light of recent discoveries II (3rd ed., London 1903) 356 377 ff.

einen warmen Berteidiger und begeifterten Berold gefunden 1. Wenngleich nun ber Urfprung diefer fubindischen Pflangftatten bes Chriftentums in tiefes Dunkel gehüllt ift, fo fteht doch die Tatfache unumftöglich fest, daß ihre altesten Gemeinden auf demfelben Boden gu suchen find, auf dem fich die ersten Fremdenniederlaffungen unter dem Ginfluß des aufsteigenden romisch-indischen Handels gebildet hatten. Sieben Rirchen werden namhaft gemacht. Die Namen find zweifellos uralt. Giner der alteften Namen ift berjenige der jetzt ausgestorbenen Kirche von Crancanore, Crancanore aber ift identisch mit der alten Safenstadt Mugiris 2, wo jene romische Sandelsniederlaffung mit einem Tempel des Auguftus bestand. Diefer Safen war das erfte Ziel der quer durch den Indischen Dzean nach bem Guben fteuernden romischen Rauffahrteischiffe, mochten diese bon sprischen ober aguptischen Sandelshäufern ausgeruftet fein. Es liegt daher guter Grund vor, die älteste sprifche Rirche im Guben Indiens mit ber fruben Entwicklung bes römischen Sandels an diesem Puntte der Salbinsel in Berbindung gu bringen.

Alle Borbedingungen waren demnach gegeben, daß im Süden der hl. Thomas Indiens erster Apostel werden konnte. Auf dem etwa vierzig Jahre vorher entdeckten Seewege war der Hafen von Muziris den römischen Seeprovinzen so nahe gerückt, daß im Zeitalter des Apostels eine Reise nach Indien tatsächlich eine geringere Dauer in Anspruch nahm als fünfzehn-hundert Jahre später, da der zweite Apostel Indiens, der hl. Franz Xaver auf dem von Basco da Gama entdeckten längeren Seeweg jenes Goa erreichte, das für die portugiesischen Indiensahrer die Bedeutung gewonnen, die Muziris für die römischen Indiensahrer einst besessen hatte. Und doch, es ist nicht der Süden Indiens, mit dem die älteste Überlieserung den Apostel in Verbindung bringt, sondern der Korden.

Gegenüber den nachweislich uralten historischen Beziehungen, die den Handel des römischen Reiches sowohl als die Kirche Spriens mit dem Süden in Verbindung bringen, scheint die Verbindung mit dem Norden, der keine Spur einer christlichen, don Sprien abhängigen Gemeinde aufsbewahrt und die Beziehung zu einem Partherfürsten, dessen Name in der römischen Literatur ebenso unbekannt ist wie ein römischer Sees und Handelss

<sup>1</sup> Medlycott, India and the Apostle Thomas, London 1905.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sewell, Roman Coins in India, im Journal of the Royal Asiatic Society 1904, 601.

verkehr mit seinem Reich, der Überlieferung, welche in den Thomas-Atten sich fortpflanzt, den Stempel der Unglaubwürdigkeit aufzudruden.

Es sind daher zunächst die Beziehungen des römischen Reiches zum Norden Indiens im Zusammenhang mit der Thomas-Legende zu unterssuchen. Daraus ergibt sich die weitere Frage: Welche besondern Umstände lenkten den römischen Handel nach den nordischen Häfen und durch deren Vermittlung nach dem Kabultale?

### II. Der römische Sandel mit Rordindien.

Das im "Periplus" und bei Ptolemäus aufbewahrte Zeugnis nennt drei Häfen im Norden Indiens, welche in enger Beziehung zum römischen Handel standen. Die drei Häfen, die genannt und beschrieben werden, sind: Kalhāna in der Nahe des heutigen Bombay; Barugaza, das moderne Broach an der Nündung der Narmada, Barbarikon oder Barbarike im Nündungsgebiet des Indus, ungefähr dem heutigen Kurachi entsprechend. Ein jeder dieser Hafenplätze wurde von den römischen Kauffahrteischiffen besucht. Führte die Missionsreise nach dem Norden, so stand dem Apostel Thomas die Möglichkeit offen, mit seinem Schiffe eine der drei genannten Hafenstädte zu erreichen.

Am nächsten läge es nun, an Kalyāna als Landungsplatz zu denken. Wer heute von Bombay nach Puna fährt, erreicht nach dreiviertelstündiger Eisenbahnfahrt die Station Kalyān am Fuße der Ghats. Bis zu diesem Punkte war einst der Ushas, welcher heute bei Thana in die Bucht von Bombay mündet, vom Meere aus schiffbar. Hier lag die alte, den römischen Geographen bekannte Hafenstadt Kalyāna, deren Name im heutigen Kalyān fortlebt. In nächster Nähe der Stelle, wo heute die schweren Lokomotiven angekoppelt werden, um den Ausstelse, wo heute die schweren Lokomotiven die römischen Handelsschiffe Anker zur Zeit, als Thomas seine Fahrt nach Indien antrat. Die ganze Umgebung von Kalyān und dem heutigen Bombay hat schon frühe eine besondere Anziehungskraft auf die Kaussen Bombay hat schon frühe eine besondere Anziehungskraft auf die Kaussente ausgeübt, die aus den Seeprovinzen des römischen Keiches nach Indien gelangten. Inschriften2, die in der Rähe gefunden wurden, erwähnen wiederzholt den Namen Yavana, mit dem ursprünglich von den Indern die Griechen und später alle Ankömmlinge aus dem Westen, Griechen, Sprer, Kömer,

<sup>1</sup> Der Periplus (n. 52) ichreibt Ralliena.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Archaeological Survey of Western India, 28 IV: Junnar inscription n. 5, p. 93; n. 16, p. 95.

bezeichnet wurden. Es muß hier eine ziemlich bedeutende Kolonie dieser Javana, d. h. der Kaufleute aus dem Westen, angesiedelt gewesen sein. An und für sich bot daher die leicht zugängliche und von den römischen Kaufleuten viel besuchte Hafenstadt einem Glaubensboten des apostolischen Zeitalters alle Vorteile eines Ausgangspunktes der Missionstätigkeit.

Tropdem kann Ralyana als Landungsstelle für den Apostel Thomas nicht in Betracht tommen, so gunftig seine Lage auch mar. Die hafenstadt, wo Thomas landete, eröffnete den Weg in das parthische Ronigreich der nordwestlichen Grenzlande. Dies trifft für Ralyana nicht zu. Als hafenund Sandelsstadt bildete es den Schlüffel für den Binnenhandel nicht mit bem Norden, sondern mit bem Guben. Die Beziehung zum Dekhan wird ausdrudlich bom Berfaffer des "Beriplus" herborgehoben. Bon Ralhana aus eröffnete fich dem Apostel eine ausgezeichnete Bandelsftrage, die das nördliche Indien mit den bedeutenoften Markten des füdlichen Indien berband. Sätte die Miffionsreise den hl. Thomas in die hauptstadt eines Königs im Dethan geführt, fo hatte er feinen bequemeren Ausgangspuntt für die Fortsetzung der Fahrt finden tonnen. Aber das Wirtungsfeld für ihn lag gerade in der entgegengesetten Richtung, nämlich hoch im Norden. Bur eine Missionsreise an den hof eines parthischen Fürsten im Rabultale tommen nur die beiden nördlicher gelegenen Safenstädte Barbarikon und Barugaza in Betracht.

Der ägyptische Kaufmann, dem wir so wertvolle Nachrichten über den Seeverkehr mit Indien verdanken, beschreibt eingehend das Indusdelta, in dessen Bereich der Hafen von Barbarikon gelegen war 1.

"Dann folgt die Seeküste von Stythia. Diese Gegend erstreckt sich nach Norden. Die Küste ist tiefliegend und slach und nimmt die Mündungen des Sinthos auf, des größten aller Ströme, die in das Erythräische Meer sich ergießen. Dieser Fluß sendet in der Tat eine solche Menge Wasser in den Ozean, daß man seine Rähe an der weißlichen Farbe erkennen kann, welche die Meeressläche zeigt, während man noch eine gute Strecke von der Küste entsernt ist. Der Strom hat sieben Mündungen. Dieselben sind seicht und unschiffbar mit Ausnahme des mittleren Armes, an welchem der Seehasen Barbarikon gelegen ist. Vor der Stadt, die jenen Kamen trägt, breitet sich ein kleines Eiland aus, dahinter besindet sich im Innern die Stadt Minnagar. Das ist die Hauptstadt von Stythia; sie wird von parthischen Fürsten beherrscht, die beständig im Kampse miteinander liegen und sich gegensseitig vertreiben. Die Schisse gehen im Hasen von Barbarikon vor Anker. Aber alse Waren werden stromauswärts zu dem König gebracht, der in der Hauptstadt residiert."

Periplus n. 38.

Aus dieser Beschreibung des "Periplus" ergibt sich folgendes: 1. Barbarikon war ein Seehafen, der im Zeitalter des Apostels von römischen Schiffen angelaufen wurde. 2. Die Schiffahrt auf dem Indus verband den Seehafen mit dem Innern, und zwar mit einer Stadt, welche die Residenz parthischer Fürsten war. 3. Die römischen Einfuhrartikel wurden auf dem Indus nach jener Stadt befördert.

Der Bericht des Zeitgenossen bestätigt demnach die Tatsache, daß im Nordwesten Indiens, und zwar im Indusgebiet, parthische Fürsten herrschten und daß der römische See= und Handelsverkehr zu jenen Fürsten in Beziehung stand. Damit wird die Boraussetzung, auf welche sich die Erzählung der Thomas-Legende stützt, historisch fest begründet.

Die Überlieferung läßt Thomas zu einem parthischen Fürsten durch Bermittlung eines Kaufmanns auf dem Seewege gelangen. In dem Bericht des ägyptischen Raufmanns, den der "Periplus" aufbewahrt, ist für die Richtigkeit der hierbei obwaltenden Boraussetzung der Beweis gegeben. Ganz unabhängig von der christlichen Überlieferung gibt er Runde von der Tatsache, daß der römische Handel mit parthischen Fürsten im Norden Indiens in Verbindung stand. Wenn also die Legende den Apostel an den Hof eines parthischen Fürsten gelangen läßt, der über indisches Gebiet herrscht, so sindet sie sich in vollem Einklang mit dem Zeugnis der römischen Geographen. Durch den römischen Handel mit einem unter parthischer Herrschaft stehenden Gebiet im Nordwesten Indiens war der Weg geöffnet, auf dem der Glaubensbote ebensogut in die entlegensten Grenzlande im Norden als zu dem äußersten Punkte im Süden gelangen konnte.

Nun wird die Hauptstadt der parthischen Fürsten, die über Stutzien herrschten, und wohin die Handelsgüter auf dem Flusse transportiert wurden, Minnagara genannt. Auf den ersten Blid könnte es scheinen, als sei mit Minnagara die Hauptstadt des parthischen Großkönigs Gundaphar gemeint, dessen Herrschaft über das nordwestliche Indien in jene Zeit fällt, über welche der ägyptische Kaufmann berichtet. In diesem Falle wäre durch die Tatsache, daß der römische Seeverkehr dis nach Barbarikon reichte, von wo aus der Handelsverkehr auf dem Fluswege dis zur Hauptsstadt vordrang, der vollgültige Beweis für die historischen Beziehungen gegeben, auf denen die Verbindung der beiden Namen Gundaphar und Thomas beruht.

Diese Annahme trifft jedoch nicht zu. Minnagara war allerdings bie Residenz eines Barthers, aber eines jener kleineren parthischen Fürsten, die

in einer Art von Basallenverhältnis zu dem parthisch-indischen Oberherrn standen. Das Zentrum der parthischen Herrschaft war Purushapura im Rabultale. Zu dieser Hauptstadt öffnete Barbarikon von der Mündung des Indus ebenfalls den Beg. Raufleute, welche das im Deltagebiet des Indus gelegene Minnagara erreicht, konnten von dort aus ihre Reise dem Strom entlang bis in das Rabultal fortsehen und zu dem Hauptsig der parthisch-indischen Herrschaft gelangen. Insosern also entspricht Barbarikon der Überlieferung, welche Thomas in einem Hafen landen läßt, von dem aus das Reich des parthisch-indischen Königs Gundaphar auf dem Landwege leicht erreichbar war.

Aber obschon dieser am Indus gelegene Hafen eine nicht zu unterschätzende Bedeutung für den römischen Handel hatte, so tritt dieselbe doch ganz vor derzenigen zurück, welche Barugaza an der Mündung der Narmada genoß. Rein Name wird von den römischen Geographen in Berbindung mit dem indischen Handel so häusig erwähnt als die berühmte Handelsstadt von Gudscherat. Die hohe Bedeutung für den römischen Kaufmann geht deutlich aus der Art und Weise hervor, in welcher der Zeitzgenosse des Thomas im "Periplus" von der Verbindung Barugazas mit den Durchgangshäfen des römischen Seeverkehrs an der arabischen und persischen Küste spricht.

Der "Periplus" beschäftigt sich eingehend mit Barugaza. Bon Interesse ist dabei die ausführliche Beschreibung der Einfahrt in den Hasen. Es scheint nämlich, daß sich der Annäherung an die Küste bedeutende Hindernisse entgegenstellten infolge der gefährlichen Strömungen. Ganz besondere Gefahren bot die Mündung der Narmada, an deren User Barugaza lag, wegen der heftigen Brandung des Meeres an dem Borgebirge, das passiert werden mußte, um den Ankerplatz zu erreichen. Der "Periplus" hebt hervor, daß von seiten des in Barugaza residierenden Fürsten Borkehrungen getrossen waren, um die römischen Kaufsahrteisahrer vor diesen Gefahren zu schien waren beauftragt, die Schisse zuerst durch die seichten Stellen in der Flußmündung und dann dem User entsang von Station zu Station sicher zu geleiten und mit eintretender Flut in den Hasen zu bringen. Anschaulich werden diese Einzelheiten von dem Zeitgenossen des Apostels beschrieben, wie von einem Seefahrer, der Selbstersebes mitteilt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> n. 42 43.

In Barugaza öffnete sich dem römischen Kaufmann der bedeutendste unter allen indischen Seehäsen und eine der wichtigsten Handelsstädte des östlichen Asien. Dank ihrer günstigen Lage besaß sie die ausgebreitetsten Handelsverbindungen nicht bloß mit Indien, sondern bis ins Innere von Zentralasien. Barugaza war der große Stapelplaz der aus dem Norden nach Indien beförderten Waren.

Unter diesen Umständen legt sich von selbst die Frage nahe, ob nicht in Barugaza das Ziel der Seefahrt zu suchen ist, welche den Apostel Thomas nach Indien und in das Reich des Partherkönigs im Kabultale führte. In den Thomas-Akten sind nun mehrere Einzelheiten aufbewahrt, welche auf diesen Hafen hinzuweisen scheinen, wenn dieselben mit den Angaben des "Periplus" verglichen werden.

Von dem Verfasser des "Periplus" wird nämlich eine Tatsache erwähnt, die zeigt, welchen Wert die römischen Kaufleute auf gute Beziehungen zu dem indischen Fürsten legten, zu dessen Gebiet Barugaza gehörte, und wie sehr sie bemüht waren, dessen Freundschaft zu pflegen. Nachdem er eine Liste der Einfuhrartikel gegeben, fügt er eine besondere Liste von Geschenken für den König bei, der in Barugaza herrschte. Er bemerkt: "In jener Beit" — d. h. unter den Kaisern Klaudius und Nero — "wurden als Geschenke für den König eingesührt kostbare silberne Gesäße, Musikinstrumente, hübsche Sklavinnen, gute Weine." Diese Bemerkung ist von erheblichem Interesse, weil sie ein merkwürdiges Licht auf einen in sich selbst ganz unbedeutenden, ja phantastisch aussehenden Zug der Legende wirst und geradezu die Frage nahelegt, ob nicht mit der Stadt Andrapolis oder Sanadruk, wo Thomas in Begleitung des Kaufmanns zuerst landet, die große Hafenstadt Barugaza gemeint ist.

Die Legende läßt den Apostel Thomas und den Kaufmann Abbanes in der Stadt, wo ihr Schiff landete, an dem Hochzeitsfeste der Tochter des dort residierenden Fürsten teilnehmen. Beim Mahl rezitiert der Apostel einen Hymnus in seiner Muttersprache. Keiner der am Festgelage teilnehmenden Gäste bersteht das Lied. Aber unter den königlichen Tänzerinnen und Musikantinnen sindet sich eine jüdische Flötenspielerin. Diese gibt zur Überraschung des Apostels sofort zu erkennen, daß sie den Gesang verstanden hat.

<sup>1</sup> Laffen, Indische Altertumskunde II2 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Periplus n. 49.

Die Begegnung des aus Palaftina kommenden Apostels mit einer judifden Stlavin am hofe eines indischen Fürsten icheint auf den erften Blid gang das Gepräge freier Erfindung ju tragen. Was foll diefe Judin nach Indien geführt haben? Sie scheint nur eingeführt zu fein, um als Dolmetich des hymnus zu dienen, der in einer den Gaften unbekannten Sprache vorgetragen wird. Und doch bemahrt bier bie Legende einen Bug auf, ber fich in voller Ubereinstimmung mit dem Bericht des "Beriplus" befindet. Unter den Geschenken, welche Die römischen Raufleute dem Fürsten von Barugaga barbringen, um beffen Freundschaft zu gewinnen, werden ausbrudlich "musikalische Inftrumente" und "hubsche Sklavinnen" genannt 1. Auf die Hafenftadt, in welcher Thomas landet, trifft also wörtlich zu, mas der ägyptische Raufmann, ber in berfelben Epoche Indien besuchte, von Barugaza berichtet. Die romischen Raufleute führten in jene Bafenftadt ägpptische und judische Stlavinnen und gleichzeitig Mufitinftrumente ein. Gerade in Barugaza kann demnach eine aus Paläftina ftammende Flotenspielerin, wie fie die Legende voraussett, keine allzu auffallende Erscheinung fein. Mag daber auch die geschilderte Bochzeit eine poetische Erfindung fein; historisch mahrscheinlich bleibt nichtsbestoweniger ber in sich unbedeutende, aber gang im Ginklang mit dem romischen Geographen ftehende Zug, der in die Schilderung eingewoben ift. Die Anwesenheit einer judischen Sklavin in ber hafenstadt, wo Thomas landet, führt auf biefe Beife gur Frage gurud: Stedt vielleicht in jenem Andrapolis ober Sanadruk, dem Namen der Hafenstadt, eine Anspielung auf Barugaza?

Bu welchem indischen Königreich gehörte Barugaza? Zur Zeit, als Thomas die Westküsse Indiens erreichte, herrschte das mächtige Fürstenhaus der Andhra in Zentralindien<sup>2</sup>. Ihre Herrschaft dehnte sich vom Ganges bis an die Westküsse aus. Die Andhrafürsten haben sich in vielen Inschriften und Schenkungsurkunden der Felsentempel von Näsik verewigt.

<sup>1</sup> gévi macht auf eine ähnliche Stelle bei Strabo aufmerksam: La rencontre, pour être surprenante, n'en est pas moins conforme aux vraisemblances. Les jeunes musiciennes d'origine occidentale étaient au témoignage de Strabon un article d'importation assuré de plaire dans l'Inde; elles ne s'y distinguaient pas professionnellement des "jeunes filles bien-faites destinées à la débauche" que les trafiquants grecs offraient, avec des instruments de musique, aux rois des ports du Guzerate (Strab. 82, 18). Eudoxe de Cycique, partant de Gadès pour aller dans l'Inde embarque en guise de cargaison μουσικά παιδισκάρια καὶ ἐαπροὺς καὶ ἄλλους τεχνίτας (vgl. Journal Asiatique, 9. Serie, 1897, IX 33).

<sup>2</sup> Smith, Early History of India 183 ff.

Nösik, heute von Bombay aus in zwei Stunden erreichbar, gehört mit seinen prachtvollen Felsenhöhlen in den Areis der vielen Felsenheiligtümer, welche in der Umgebung der Hafenstadt Kalpāna angetroffen werden. Die Andhra zeichneten sich durch ihre religiöse Freigebigkeit aus, wie dies aus den Inschriften hervorgeht, welche die Felsenwände schmücken. Die Herrscher dieser Ohnastie werden dort als Sprößlinge der Sätavähana geschildert. Die meisten Andhrafürsten nahmen den besondern Titel Sätakarni an. Unter dem einen oder dem andern dieser beiden Namen werden sie in den Inschriften aufgezählt.

Nun unterliegt es keinem Zweifel, daß zur Zeit, da der Verfasser des "Periplus" seine indischen Fahrten unternahm, Barugaza sowohl als Kalhāna unter der Herrschaft der Andhra stand. Derselbe erzählt, daß unter dem König Saraganes Kalhāna zeitweilig als Handelsplaß beborzugt wurde. Unter dessen Nachfolger Sandanes aber sei eine Änderung eingetreten. Dieser Fürst hatte sich Barugazas bemächtigt und war bemüht, dessen Handel in jeder Weise zu fördern. Zu diesem Zwecke ließ er die römischen Schiffe, welche in den Hasen von Kalhāna einliesen, von seinen Leuten besehen und nötigte sie, nach Barugaza zu segeln. Beide Fürsten gehörten zur Dhnastie der Andhra. Die Vermutung ist begründet, daß in den Namen Saraganes und Sandanes sich eine Verstümmelung von Sātakarni und Sātavāshana, d. h. des Ehrennamens und des Familiennamens der Andhra, erhalten hat. Auf alle Fälle steht sest, daß Barugaza eine Stadt der Sātavāshana=Dynastie war, deren Fürsten als Andhra und als Sātakarni erwähnt werden.

Mun wird die Stadt, welche der Apostel zuerst erreichte, in der griedischen Bersion der Überlieferung Andrapolis genannt. Andrapolis legt
sofort die Zusammenstellung mit Andhra nahe. Als Andra oder Andara
waren diese Fürsten den römischen Kausleuten im Zeitalter des Apostels
bekannt, wie sich aus dem römischen Zeitgenossen Plinius ergibt, der ausdrücklich die Andra erwähnt. In Andrapolis könnte man daher mit einiger
Berechtigung eine Bezeichnung für Barugaza als "Stadt der Andhra"
vermuten, da es nichts Ungewöhnliches in der griechischerömischen Literatur
jener Zeit ist, die Stadt kurzweg nach dem Namen der regierenden Dynastie
zu nennen. Diese Bermutung ist schon von Gutschmid ausgesprochen und
begründet worden. Dagegen hat Silvain Lévi später die sprische Leseart

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Archaeological Survey IV 105 ff.

des Namens Sandaruk oder Sanadruk geltend gemacht. Er meint, Andrapolis fei eine griechische Bariante für das ursprünglichere Sandarut. Das ware immerhin möglich. Es mare aber ebenfogut möglich, daß Undrapolis und Sanadrut zwei verschiedene Namen find, mit benen eine und diefelbe Stadt bezeichnet wird. Denn wir durfen nicht vergeffen, daß weder der heute vorliegende sprifche noch der griechische Text den Urtext darftellt. Es find Bearbeitungen des Urtertes. Diese Bearbeitungen haben durchaus nicht alle Namen überliefert, welche im Urtert vorkommen, wie sich aus dem Bergleich mit der athiopischen Übersetzung ergibt. Nun war ein und dieselbe Stadt Barugaga eine Stadt der Undhra und eine Stadt der Satakarni. Wenn wir Sanadruk ober Sandaruk mit dem von den Undhra getragenen Ramen Satatarni vergleichen, fo läßt fich die Uhnlichkeit beider Namen taum verkennen. Es mare alfo fehr wohl denkbar, daß im Urtert nicht bloß "die Stadt der Andhra" als Undrapolis ermähnt wurde, sondern auch des darin residierenden Fürsten Satakarni in der verstümmelten Form Sanadruk oder Sandaruk Erwähnung geschah. Die griechische Verfion bewahrte den auch bei den römischen Geographen vorkommenden Namen Andra in Andrapolis, "Stadt der Andhra", während die fprische Redaktion blog den Ramen des dort residierenden Rönigs Satakarni in der Berftummelung Sandaruk als Bezeichnung für "Stadt des Satakarni" festhielt. "Stadt der Andhra" und "Stadt des Satakarni" bezeichnen ein und dasselbe Barugaza, das zur Zeit, da Thomas nach Indien gelangte, unter ber Berrichaft der Andhra = Satakarni ftand. Wie immer es fich damit verhalten mag, unter allen Safen, welche von den zeitgenöffischen Berichten ber romischen Sandelsleute erwähnt werben, ift Barugaza diejenige Hafenstadt, welche am beften der Erzählung ent= fpricht, die den Apostel von einem indischen hafen in das Reich des parthischen Fürften Gundaphar gelangen läßt, der im Rabultale das Zentrum feiner Macht hatte.

Wenn wir die Frage stellen: Läßt sich im Norden Indiens ein Hafen nachweisen, welcher dem römischen Handelsverkehr eine besondere Verbindung mit dem Kabultale eröffnete? so gibt Barugaza die bündigste Antwort in den Beziehungen mit dem Nordwesten Indiens, über welche der ägyptische Kaufmann berichtet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bereits Silvain Lévi hat in seinem Aufsatz auf diese Reiseroute hingewiesen. Er schreibt: Abbanès et son compagnon suivent la route régulière Dahlmann, Die Thomas-Legende.

Zunächst hebt der "Periplus" die Tatsache hervor, daß "bis auf den heutigen Tag" — also bis in die Zeit des Apostels Thomas — "alte Drachmen mit den griechischen Inschriften des Apostodusund Menander in Barugaza in Umlauf sind". Daraus ergibt sich, daß die Grenzlandsschaft, in welcher die parthisch-indischen Fürsten das Erbe der griechische indischen Fürsten übernommen hatten, bereits in älterer Zeit mit Barugaza in Handelsverkehr gestanden hatte.

Viel wichtiger aber ist der Umstand, daß der Zeitgenosse des Apostels unter den Bölkern, welchen Barugaza am nächsten steht, "die Gandaraioi und das Volk von Proklais" nennt und diese durch eine wichtige Handels= straße mit der Hafenstadt verbunden sein läßt.

Gandarajoi und Proklais bezeichnen dasjenige Gebiet, wo die Hauptmacht ber parthisch-indischen Fürsten murgelte. Diese Gegend mar ben Allen bekannt unter dem Ramen Gandhara. Schon von herodot wird das Land der "Gandaraioi", Gandara, Gandaritis, ermahnt. Die Gandaraioi bildeten den äußersten öftlichen Borposten des persischen Reiches und ftellten ihr Kontingent jur großen Invafionsarmee, Die Darius nach Briechenland führte3. Bandhara im engeren Sinne umfaßte das Gebiet, das heute den Namen Dusufgai trägt, mit den Diftrikten der Afridi und Momand, ferner das durch die wiederholten englischen Straferpeditionen bekannt gewordene Smat- und Buner-Revier. Es erstreckte fich im Rorden bis nach Chitral und reichte bis zum hindukusch 4. Den Kern der Landichaft Gandhara ftellten die beiden Städte Bushkaravati und Burufhapura dar. Der Rame ber ersteren Stadt mar den griechisch-römischen Geographen vertraut in der Form Peukelaotis und wurde von ihnen feit dem 1. Jahrhundert n. Chr. auf das gange Bebiet von Gandhara übertragen. Der andere Rame hat sich in dem modernen Beschamar erhalten. Burufhapura oder Beschamar bilbete bas Zentrum von Canbhara. Un dem Puntte gelegen, wo die Taler des Rabulftromes und des Smatfluffes einander näher kommen, ift der wellenformige und von Sügelreiben durchschnittene Boden Gandharas immer das weit fich öffnende Tor gegen

du trafic entre les côtes de Syrie et le Penjab. Pline et l'auteur du Périple, qui écrivent peu de temps après Saint Thomas, tracent en détail le même itinéraire.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Periplus n. 48. <sup>2</sup> Cbd. n. 47.

<sup>3 2</sup>gl. Smith, Early History of India 32 43.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Burgess, The Gandhāra Sculptures, im Journal of Indian Art 1898, n. 62, p. 63.

Indien gewesen. hier trafen die drei großen innerasiatischen handelsftragen zusammen, die bom Rorden, Beften und Often nach der indischen halbinfel führten. Dadurch gewann Candhara eine außerordentliche Bebeutung für die Geschichte bes indischen handels. Das Rabultal murbe ber Rreuzungspunkt ber Stragen, Die aus ben fernften Landern bes Weftens und bes öftlichen Afien ben Landhandel mit Indien vermittelten. Die bedeutenofte unter den Sandelsftragen mar jene, die aus dem iranischen Nordosten nach Indien führte. Diefer Sandelsmeg verband Indien mit Battrien und allen jenen Landern, Die gusammen bas parthische Reich bildeten. Durch sie trat das Kabultal in Berbindung mit dem gesamten gentralafiatischen handel, ber burch die parthischen Märkte ging. Die Stadt Burufhapura murbe auf diese Beise ber Sammelpuntt von Bandels= leuten aus Baktrien und Parthien, aus Berfien und Sprien, aus Indien und dem heutigen Turkeftan, gerade fo, wie fich heute noch in Beschamar, bem modernen Trager des alten Burufhapura, die reichen Raufleute Bucharas, mit benen von Samartand, die Sandler von Rafchgar und Chotan mit denen von Indien begegnen 1. Durch feine Lage, an der Rreuzung der drei großen Sandelsftragen Mittelafiens hingeftredt, war das alte Befchamar die gegebene hauptstadt des mit Gandhara bezeichneten nordwestlichen Grenzlandes und das von der Natur geschaffene Bollwert, das die aus den Bergen Afghanistans nach der indischen Tiefebene führende Saupt= ftraße bewachte.

Hier ist demnach der Mittelpunkt des von Gundaphar begründeten ausgedehnten parthisch-indischen Königreiches zu suchen. Obschon jener parthische Fürst über Teile Indiens herrschte, die als Grenzländer weit gegen Norden vorgeschoben waren, so waren es doch Gebietsteile, die seit alter Zeit in dem Staatsleben und Geistesleben Indiens eine besondere Stellung eingenommen hatten. Die Stadt, die bis auf den heutigen Tag den Namen der alten Hauptstadt Purushapura bewahrt hat, bildete das Zentrum des dort blühenden geistigen Lebens. Un diesem Areuzungspunkt der innersasiatischen Handelsstraßen nun, wo Inder und Parther zusammentrasen, gesellte sich zu dem indischen und parthischen Händler im Zeitalter des "Periplus" der römische Kaufmann aus Sprien.

Die Tatsache, daß die beiden klassischen Zeugen des römischen Handels mit Indien, der ägyptische Raufmann und der alexandrinische Geograph,

<sup>1</sup> Bgl. Dahlmann, Indische Fahrten II 96,

die besondern Beziehungen von Barugaza zu Gandhara hervorheben, liefert nicht bloß den Beweiß, daß zwischen dem bedeutendsten Emporium Rordindiens und dem Mittelpunkt der parthischen Herrschaft im Kabultale wichtige Handelsbeziehungen bestanden, sondern läßt auch klar erkennen, daß gerade diese Berbindung für den Handel des römischen Reiches von besonderer Wichtigkeit war. Nur unter diesem Gesichtspunkt wird es erklärlich, daß von den römischen Schriftstellern Barugaza in Berbindung mit Gandhara erwähnt wird. Denn die Darstellung, welche die Geographen geben, stützt sich ausschließlich auf die Berichte der Kaufleute, welche mit Indien Handel trieben. Wenn diese nun insbesondere auf den Handelsweg hinweisen, der den Hasen mit dem Kabultale und mit Gandhara berband, so leuchtet ein, daß die Verbindung mit jener nord westlich en Grenzlandschaft für sie von besonderer Bedeutung war.

Den besten Beweis für den Aufschwung des romifden Sandels innerhalb jenes Gebietes liefern die Mungfunde. Wie in den Suden, fo fand auch in den Norden römisches Gold in großen Maffen Gingang. Bis jum Anfang der Raiserzeit mar die altperfische Goldmunge im Rordweften Indiens im Umlauf gewesen. In der ersten Salfte des 1. Jahrhunderts n. Chr. trat jedoch ein ploplicher Wechsel ein. Seit diefer Zeit kommt bas römische Gold der Raiserzeit in Rurs 1. Dem Ginflug des Golddenars ift es juguschreiben, daß der romifche Denar in Form und Gewicht von den herrichern daselbst angenommen wurde. Das Wort "Denar" ging in ber Form dinara geradezu in allgemeinen Sprachgebrauch über als Ausdrud für die indische Goldmunge, die fich dadurch als eine Nachahmung bes römischen Golddenars erwies. Für die Beurteilung der Thomás-Uberlieferung ift es von Wichtigkeit, daß die Goldmungen, die nachgeahmt wurden, jene der beiden ersten Raiser Augustus und Tiberius find. Gin fo weit= gebender Ginfluß des römischen Goldes aus dem Unfang der Raiferzeit ift nur erklärlich unter der Boraussetzung, daß der Handel des 1. Jahrhunderts viel romisches Gold in den Nordweften Indiens brachte2, also ein ungemein lebhafter war.

So bezeugt der römische Kaufmann im Zeitalter des Apostels Thomas auf doppeltem Wege seine enge Verbindung mit dem Hauptsitz der Herrsschaft der parthischen Fürsten: durch das Zeugnis der römischen Geo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Alex. Cunningham, Numismatic Chronicle 1888, 213 ff. Rapson, Indian Coins p. 4, n. 15; p. 17, n. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Smith, Early History of India 223.

graphen, das sich auf eine besondere Kenntnis der Handelshäfen und Handelsstraßen im Nordwesten stützt, und durch das Zeugnis der indischen Münzkunde, in der sich der weitgehende Einfluß des römischen Goldes widerspiegelt.

Damit ist der Schlüssel für die Erklärung der an und für sich so auffälligen Tatsache gegeben, daß die Überlieserung erstens den hl. Thomas nach dem Norden Indiens führt, und zweitens seinen Namen mit dem Namen eines parthischen Fürsten verbindet, der in Gandhära den Mittelpunkt seiner Macht besaß. In den Beziehungen des römischen Handels zum Rabultale und zu Gandhära ist ein wirklich historischer Rahmen für die Überlieserung gegeben, welche den Apostel in das Reich eines parthischindischen Fürsten gelangen läßt. Durch die Feststellung der berührten Tatsachen ist namentlich auch der Beweis erbracht, daß eine Missionsreise des Apostels Thomas gerade in den Norden Indiens sich leicht und natürzlich erklärt.

Wenn wir nun auf der andern Seite den außerordentlich regen Handel der römischen Geschäftswelt mit Südindien ins Auge fassen, der einen leicht zugänglichen Weg für die Ausbreitung des Christentums ersöffnete, so entsteht die Frage: Welche besondern Umstände lenkten den römischen Sees und Handelsberkehr nach dem Norden?

Die Antwort gibt der fprische Kaufmann. War es der römische Raufmannsstand, der dem Seeverkehr und Handel mit Indien von dem großen ägyptischen Emporium aus den Weg erschloß, so ist es der sprische Handelsstand, der diesem Seeverkehr und Handel eine besondere Richtung nach dem Nordwesten Indiens gab.

#### III. Sprien und der Nordwesten Indiens.

In dem Zeitpunkt, in welchem das römische Reich mit Indien in Berührung kam, bildete Sprien dessen großes Industriezentrum. In Industrie und Handel nahm Sprien neben Ügypten unter den Provinzen des Kaiserreiches den ersten Plat ein und behauptete sogar, wie Mommsen im fünften Band seiner Römischen Geschichte bemerkt, "in gewisser hinsicht auch vor Ügypten den Borrang". Die glänzendste Seite der sprischen Zustände stellte der wirtschaftliche Aufschung dar. Von dem Reichtum, der sich einst in Städten wie Tyrus, Berytus, Antiochia konzentrierte,

<sup>1</sup> Mommfen, Römifche Gefdichte V2 4.

legen beispielsmeise noch beute die Ruinen Zeugnis ab, die sich den Orontes entlang an deffen rechtem Ufer bis zum Meere in einer Lange von zwanzig deutschen Meilen bingieben. Es find die Billen der reichen Kaufleute bon Antiochia und Abamea.

Un diesem glanzenden Aufschwung Spriens hatte die Textilinduftrie einen bevorzugten Anteil. Seit alter Zeit mar auf fprischem Boden die Manufattur feiner Gewebe heimisch gewesen. Giner befondern Berühmtheit aber erfreute fich jener ichmale Streifen Landes, der fich unter bem Namen "Phonizien" der Rufte entlang bingog. hier lagen die uralten Induftrieund Handelsstädte Enrus, Sidon, Berntus. Bon hier aus hatten einst die Phönizier als das unternehmendste Handelsvolt des Altertums ben Weltmarkt beherricht. Als Sandelsmacht mar Phonizien unter ben Schlägen Alexanders d. Gr. zusammengebrochen. Aber seine alten Industrieftadte behaupteten nicht bloß das Erbe der überlieferten Runft, sondern erweiterten es mit foldem Erfolg, daß Sprien in Wettbewerb mit dem fühn emporftrebenden Ugppten treten konnte. Thrus, Sidon, Berntus hatten sich bon jeher einer besondern Berühmtheit als Zentrum der Burpurfärberei erfreut. Die dort blühende Schule der Gewebekunst zeichnete fich überdies durch die Reichhaltigkeit ihrer Muster und Farben aus. Bon Tyrus und Berntus aus fanden die toftbaren Burpurstoffe und die golddurchwirtten Gewebe ihren Weg nach den Luxusstädten der antiken Welt 1.

Die Entwidlung diefer Induftrie hatte gegen Ende ber romifchen Republit einen neuen und mächtigen Unftog durch ein Ereignis erhalten, das den fernen Often mit dem romifchen Reiche in engere Fühlung brachte. Es war die Annäherung Chinas an Sprien durch die Bermittlung des parthifden Zwischenhandels. Wie dies tam, gebort nicht in den Bereich unferer Untersuchung, fo verlodend es auch mare, einen Abstecher in jenes feffelnde Rapitel der Geschichte Chinas zu machen, das uns auf einmal den fernsten Often in Berbindung mit dem Westen zeigt 2. Unsere Untersuchung beschränkt fich auf die aus der vollzogenen Unnaberung sich ergebenden Wirkungen. Die wichtigste Folge bestand barin, daß bas parthische Reich - den Chinesen bekannt unter dem Ramen An-fi für Urfakiden — der Bermittler des dinesischen Seidenhandels nach Sprien wurde. Schritt für Schritt durch das westliche Afien nach Sprien vor-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> F. Hirth, China and the Roman Orient (1885) 247 ff.

<sup>2</sup> F. Sirth, Chinefifche Studien I (1890). Bgl. "Bur Gefdichte bes antiten Drienthandels".

dringend, erobert sich die chinesische Seide den römischen Weltmarkt. Bereits im Zeitalter des Augustus zieht sie in die Hauptstadt des römischen Weltzreichs ein und feiert ihre ersten Triumphe in den Salons der römischen Gesellschaft. Die Dichter begeistert sie zum Lobe des weit entlegenen Landes der Serer, und Virgil spricht von der Seide im Bilde des kostbaren Bließes, das der fernste Osten als Tribut darbringt, ein Tribut, den der Luzus der Kömer allerdings recht teuer erkaufen mußte.

In engem Zusammenhang mit dem Import der Seide fieht nun ber Aufschwung der fprifchen Seideninduftrie. Mit der Ware aus bem fernen Often gelangte ein Gewebe in die alten Zentren der fprifchen Induftrie, deffen außerordentlicher Wert fofort erkannt murbe. Gin feidenähnlicher Stoff mar gwar icon früher baselbst bearbeitet worden; aber die dinesische Seide lieferte einen Faden, wie er bisher in Feinheit, Blang und Stärke unbekannt gemefen. Run mar gwar bas dinesifche Produkt als Rohstoff so kostbar, daß ihm die sprifche Industrie aus allen ihren Bezugsquellen nichts Gleichwertiges an die Seite fegen konnte. Dafür aber ftand die Bearbeitung ju fertigen Geweben, wie fie in den fprifden Fabriten betrieben murde, boch über ber dinefischen Fabritation. Das hatten die fprischen Fabrikanten auch fofort heraus; fie erkannten, daß fich mit diesem Stoffe etwas gang anderes machen laffe. Die überlegene Runftfertigkeit des Sprers konnte ihm eine Behandlung geben, die bas dinesische Erzeugnis erft in seinem bollen Wert gur Geltung brachte. Man begann mittels eines besondern Berfahrens die Gewebe in ihre feinsten Faden aufzulöfen. Der fo gewonnene Rohftoff murbe alsbann einem neuen Berfahren unterworfen. Go entstanden jene toftbaren golbdurchwirkten Gewebe, von denen Plinius berichtet, daß fie mit Gold in Rom aufgewogen wurden. Mus dem dinefischen Seidenfaden mar unter ben funstfertigen Sanden der Sprer ein gang neues Fabrikat geworben, das in den mannigfachsten Formen, angefangen bon den garten gazeartigen Geweben bis zu den ichweren, mit prachtvollen Muftern durchwirkten Brokatstoffen, wechselte 1. Die Folge war, daß Sprien in immer lebhaftere Bandelsbeziehungen zum afiatischen Often trat.

Zwei Denkmäler sind uns erhalten, die ein beredtes Zeugnis ablegen bon dem Aufschwung, den jener Wechselverkehr zwischen Shrien und dem Osten in den beiden ersten Jahrhunderten des römischen Reiches gewonnen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Stimmen aus Maria-Laach LXII (1902) 133 ff.

hatte. Das eine Beugnis liefert der sprische, das andere der dinesische Raufmann, ersterer durch den Mund der römischen Geographen, letterer durch die Überlieferung der dinesischen Geschichte.

Der sprischen Industrie tam es vor allem barauf an, in unmittelbare Beziehung zu ben Bezugsquellen ber dinefischen Seidenstoffe zu gelangen. Der Hauptstapelplat für die aus China tommende Seide lag an der Oftgrenze des parthischen Reiches. Durch die Bermittlung des parthischen Zwischenhandels gelangte ber dinesische Seidenerport nach Sprien, und zwar zunächst ausschließlich auf dem Landwege. Wiederholt suchten die fprifden Raufbäufer durch Unknüpfung unmittelbarer Beziehungen mit ben dinesischen Seidenhändlern den parthischen Zwischenhandel auf bem Landwege zu umgeben. Die denkwürdigste Urkunde darüber ift uns von dem Geographen Marinos von Thrus, dem Vorläufer des Ptolemaus, in dem Reisebericht des sprifchen Großkaufmanns Maes, genannt Titianus, als Bruchstück erhalten geblieben 1. Sie zeigt, welche Initiative Die sprischen Sandelshäufer befeelte, um den Seidenhandel in ihre Sand zu bekommen. Der Plan bes Sprers ging dabin, auszukunden, wie man zum Stapelplat der Seide gelangen könnte, ohne den Zwischenhandel der parthischen Märkte in Unspruch zu nehmen. Über bie Wege, auf benen bie Seide nach dem Westen gelangte, war man sich nämlich gar nicht klar. Um diefes Problem der Handelsgeographie ju lofen, sandte Maes von Tyrus aus feine Agenten nach dem Often. Etappe für Etappe follten Die Abftande gemeffen, die Wege forgfältig beschrieben werden. Das große Emporium des chinesischen Seidenhandels lag im heutigen Turkestan. Hierhin brachten die Rarawanenguge aus dem Innern Chinas die kostbaren Stoffe. Die Agenten bes Maes gelangten tatfächlich jum Sauptstapelplat und tamen in unmittelbare Berührung mit dem dinefischen Bandler. Da erfuhren fie, daß es noch eines weiten Mariches bedurfe, um gur Saupt= ftadt Chinas zu gelangen. Besonders aber ftellten fie feft, daß felbft für ben Fall, daß es gluden follte, nach der hauptstadt Chinas vorzudringen, der Parther nicht umgangen werden konnte. Überall ichob er fich als Bwischenhändler zwischen den Sprer und Chinesen.

Obschon nun der Bersuch, unmittelbare Beziehungen mit China anzuknüpfen, fruchtlos blieb, so trug die Reise doch außerordentlich bei zur

¹ Bgl. Les voies de commerce dans la Géographie de Ptolémée. Par M. Vidal de la Blache, in Comptes rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles Lettres 4. Serie, XXIV 456 ff.

Erweiterung der Renntnis Oftafiens und der Handelsstraßen, die babin führten.

Das Zeugnis des römischen Geographen Marinos von Tyrus, das uns in der von Maes Titianus ausgerüsteten Expedition den Aufschwung und die Ausdehnung der Handelsbeziehungen Spriens zum Osten ansichaulich vor Augen rückt, empfängt eine überraschende Bestätigung in dem zeitgenössischen Zeugnis des chinesischen Historikers über die Beziehungen Chinas zum römischen Orient. Die Bedeutung dieses Zeugnisses liegt darin, daß es uns in der Art, wie hier vom römischen Reich geredet wird, zeigt, welch hervorragende Stellung in den Augen der Chinesen Sprien einnahm. Sprien erscheint in den chinesischen Annalen kurzweg als der Repräsentant des römischen Reiches unter dem Namen Ta-tsin. Von dem großen Kaiserreich im Westen hatte China durch seine Beziehungen zu Sprien Kunde erhalten; daraus erklärt es sich, daß "Sprien" als Ta-tsin die Bezeichnung für das römische Keich wurde, dessen Macht und Blüte den chinesischen Kausseuten im Bilde des Glanzes, den Sprien entfaltete, entgegentrat.

Die dinesischen Berichte über Sprien beginnen mit bem 1. Jahr= hundert n. Chr. Sie bieten bemnach ein Seitenstüd zu ben Berichten ber römischen Geographen. Indem beide Quellen annähernd der gleichen Zeit entspringen, bilben fie ein zeitgenöffisches Zeugnis, in welchem fich die Unftrengungen miderspiegeln, die Sprien machte, um feine weitreichenden und gewinnbringenden Sandelsbeziehungen jum Often zu pflegen. Aber während uns die antike Welt nur Bruchftude und außerft ludenhafte Berichte in den Werken der römischen Geographen hinterlaffen hat, zeichnen fich bie dinefischen Berichte durch eine Gulle bon Ginzelheiten über die wirtschaftlichen Berhaltniffe Spriens und über deffen handelsbeziehungen zu China aus. Mit besonderer Aufmerksamkeit werden die von Sprien ausgehenden Sandelsbewegungen verfolgt. Man fühlt es aus ben Schilderungen beraus, daß in der Bekanntichaft mit Sprien für China eine gang neue Welt aufgegangen ift, beren überlegene Große feine Raufleute in Staunen versett. Seltsam mutet es uns an, ju hören, wie die Chinesen uns bie fprischen Städte, ihre Bauten, ihre Berwaltung, das Berkehrswesen, Handel und Industrie, die Bevölkerung mit ihren Sitten und Gebräuchen beichreiben. Den Bewohnern Spriens wird nachgerühmt, daß fie zuverläffig im Sandel feien. Lebhaft feffelt den dinefischen Geographen die Sauptftadt Spriens, Antiochia, unter bem Namen An-tu. Seine Bewunderung

rufen die vielen Paläste in ihrer von Gold und kostbarem Gestein schimmernden Pracht, mit ihren Säulen und Wandelhallen wach. Allerlei Einzelheiten wissen die chinesischen Annalen über das Innere zu erzählen. Wenn es auch schwer halten wird, sich daraus ein klares Bild von der Stadt zu machen, so beweisen die Berichte doch, daß der Ruhm der "Königin des Oftens", die im Zeitalter der römischen Kaiser mit Kom wetteiserte, sich dis nach China verbreitet hatte. Für die Chinesen war der Name Anstu der Inbegriff des Glanzes und der Macht des römischen Reiches geworden. In dieser Schilderung der wirtschaftlichen Verhältnisse Spriens liesert der chinesische Schriftsteller den sprechendsten Beweis für den Aufschwung, den die Handelsbeziehungen der größten Industrieprovinz des römischen Reiches zur Peimat des Seidenstosses gewonnen hatten.

Diese Beziehungen Spriens zum Osten waren es, welche dessen und Handelsverkehr nach dem Nordwesten Indiens hinlenkten und seine Kaufleute in das Kabultal und nach Gandhära führten. Vom Hauptstapelplat der chinesischen Seide in Turkestan zog sich nämlich eine wichtige Hapelplat der chinesischen Seide in Turkestan zog sich nämlich eine wichtige Handelsstraße durch das heutige Afghanistan nach dem Kabultale und von dort nach den großen Seehäsen und Handelsplätzen an der Nordwesstüsste Indiens. Das alte Purushapura, das heutige Peschäwar, war der Kreuzungspunkt, wo die von Norden kommende Straße mit der von jenen indischen Häfen ausgehenden Straße zusammentras. Der Seidentransport führte also unmittelbar durch jenes nordwestliche Grenzland, das im 1. Jahrhundert das Zentrum der parthisch-indischen und später der schtlische indischen Herrschaft war. Gandhära war im wahren Sinne das Speditions= und Transitland des Seidenhandels geworden. Durch diese Passage gelangte das für die Industrie Spriens so wichtige Erzeugnis Chinas nach den Häfen im Norden Indiens.

Für die sprische Industrie war demnach die Beziehung zu dem Nordwesten Indiens von der höchsten Bedeutung. Die dort gelegenen Häfen
össen ihr eine unmittelbare Berbindung mit der großen Handelsstraße
des Seidentransports. Aus diesem Grunde mußte der See- und Handelsverkehr gerade mit dem Nordwesten Indiens eine außerordentliche Anziehungskraft auf Sprien ausüben, und seinen Kausleuten alles daran
gelegen sein, die Beziehungen zu diesem Teile Indiens zu pflegen. Dadurch aber trat das große sprische Industrie- und Handelszentrum des
römischen Reiches in Berbindung mit den Beherrschern jenes Grenzlandes.
Aus den allgemeinen Beziehungen des römischen See- und Handelsverkehrs mit Indien entwickelten sich also unter dem mächtigen Einfluß der Seidenindustrie die besondern Beziehungen der römischen Seeprovinz Sprien zu
ben im Norden gelegenen häfen. Waren es im Süden Indiens die Fundgruben der Edelsteine und die Perlsischerei, welche ihre Anziehungskraft
auf den Handelsverkehr mit Indien ausübten, so bot der Norden in dem
kostbaren Erzeugnis des Seidenskosses, das die große, von Turkestan ausgehende Handelsstraße nach den nordwestlichen Grenzlanden und von dort
nach den Häfen Indiens leitete, einen Aussuhrartikel, der für keine Industrie
eine größere Bedeutung gewonnen hatte als für die Gewebekunst Spriens.

Und nun vergleiche man mit diesen Tatsachen die Überlieferung, welche ben Namen des Apostels Thomas und den parthischen Königsnamen versbindet. Ein Fürst, welcher über dasselbe Gebiet herrscht, das durch einen engen Handelsverkehr mit Sprien verbunden ist, sendet seinen Kaufmann mit Aufträgen nach Jerusalem. Hier kommt der Kaufmann mit dem Apostel zusammen. Das Zusammentreffen wird der Anlaß, daß Thomas in Begleitung des Abbanes auf dem Seeweg nach Indien in das Reich des parthischen Königs Gundaphar gelangt. Auf den ersten Blick erkennt man, wie leicht und gut sich alles dies in die geschichtlich gegebenen Voraussesetzungen fügt.

Bur Zeit, als im nordwestlichen Indien jener parthische Fürst herrschte, mit dessen Namen der Apostelname in Berbindung gebracht wird, war Gandhara nichts weniger als die entlegene, durch räuberische Einfälle gefährdete Grenzlandschaft, die es heute als Pusufzai in dem gefürchteten Gebiete der Afridis darbietet. Es war ein reich kultiviertes Land, das unter dem Namen Peukelaotis den römischen Kausseuten sehr gut vertraut war. Der Beweis hiersur liegt einerseits in dem Zeugnis der römischen Geographen und Zeitgenossen des Apostels, anderseits in den reichen römischen Goldfunden vor, die dartun, daß das unter parthischer Herrorragend an dem römisch-indischen Handel beteiligt war.

Die größte Bedeutung aber hatte der Nordwesten für jenen Teil des römischen Reiches, von dem aus der Apostel Thomas zu König Gundaphar in Beziehung gebracht wird. Die römische Provinz Sprien als blühendes Industriezentrum und das parthische indische Reich als Durchgangsland des Seidenhandels waren sich durch die großen Häfen im Nordwesten Indiens nahegerückt. Einem Glaubensboten war es ebenso leicht, aus Sprien nach dem Kabultale zu gelangen, wie es umzgekehrt dem Kaufmann des Beherrschers des Kabultales möglich war, im

Auftrage seines Fürsten nach Sprien ju geben. Die außerorbentlichen Begiehungen des See- und handelsverkehrs, die gwischen Sprien und bem Norden Indiens bestanden, laffen baber die Berbindung des Apostelnamens mit einem parthischeindischen Roniasnamen als einen echt hiftorischen Zug der Überlieferung erkennen. In jenen Begiehungen liegt die Erklarung für die Tatfache, daß ber hl. Thomas nicht mit dem Guden, sondern mit dem Norden, und im Norden nicht mit einem indischen, sondern mit einem parthischen Kürsten zusammen genannt wird.

## Bierte These.

In die von den varthisch indischen Fürsten beherrschte Grenglandschaft Sandhara brang ein befonderer Ginfluß griechischer Aunst ein und führte jur Entstehung einer unter bem Ramen "Runft von Gandhara" bekannten Schule, beren Mittelpunkt Burufhapura, bas heutige Beichamar, mar.

Der auffälligste Bug in der Thomas-Legende ift zweifellos die Unnäherung des Apostels und des Königs durch die Bermittlung der Kunft. Bundaphar municht die Beihilfe eines Runftlers aus dem Weften jum Bau eines großen Palastes und fendet ju diesem Zwede den Raufmann Abbanes nach Sprien. Der Kaufmann kommt nach Jerusalem und fieht sich nach einem Architekten um. Besus nähert sich ihm und bietet ibm feinen "Stlaven" Thomas an, der als geschickter Baukunftler geschildert wird. Der Kontrakt wird abgeschlossen, und Thomas wird an den parthischen Rönig verkauft. Jener parthischeindische Fürst benutt bemnach feine Sandelsbeziehungen ju Sprien, um fünftlerische Silfe aus diefer römischen Brobing zu erlangen.

Aus der borausgehenden Untersuchung hat sich als Tatsache ergeben. daß Gandhara als Zentrum der parthifcheindischen Berrichaft durch ben Sandel in nahe Beziehung zur romischen Proving Sprien getreten mar. Es fehlt jest nur der Nachweis, daß die Beziehungen des Handels die Brude murben, auf welcher ber Einfluß der Runft bon Sprien aus in Bandhara eindrang. Läßt fich auch dieser erbringen, so erscheint die Berbindung von Thomas und Gundaphar in der Legende mit den geschicht= lichen Tatfachen in geradezu auffallender Übereinstimmung.

Dag wirklich mahrend der erften Jahrhunderte der Raiferzeit der Rordweften Indiens Schauplat eines Ginfluffes flaffifcher Runft gewesen fei. und zwar gerade an dem Sauptfige der parthisch = indischen Berricaft,

nämlich in Gandhara und in feiner alten Hauptstadt Burushapura, dem modernen Peschawar, bermag die indische Altertumskunde völlig überzeugend darzutun. Der Beweis läßt sich in folgenden Sägen zusammenfassen:

I. Seit der Mitte des 3. Jahrhunderts v. Chr. beginnt sich im Nordwesten Indiens ein Einfluß der griechischen Kunst geltend zu machen, der sich bis in den Anfang der christlichen Zeitrechnung fortsetzt.

II. Schauplat eines besondern Einflusses der griechischen Kunst wird die Landschaft Gandhara als Mittelpunkt einer Schule, die ihren Bildwerken einen Stempel der Abhängigkeit vom Westen aufgedrückt, wie er sich sonst nirgendwo in Indien nachweisen läßt.

III. Diese besondere Runft von Gandhara ift ein Sprößling der kosmopolitischen Runft bes kaiserlichen Rom.

IV. Die Denkmäler der Kunft von Gandhara gehören dem 1. und 2. Jahrhundert n. Chr. an und gruppieren sich um die Namen der beiden größten Fürsten, die über Gandhara herrschten: Gundaphar, den parthischen indischen, und Kanishka, den skhischenischen Fürsten.

#### I. Einfluß griechischer Runft im Nordwesten Indiens.

Die erste Andeutung von dem Vorhandensein einer indischen Kunst, welche Spuren klassischen Einflusses zu tragen schien, geht auf das Jahr 1809 zurück, als Mount Stuart Elphinstone mit einer politischen Mission an den in Peschäwar residierenden König von Kabulistan betraut wurde, das damals einen Teil von Afghanistan bildete. Nach Erfüllung seiner Mission besuchte er bei der Kückehr die Kuinen von Manikyasa in der Amgebung der alten Stadt Taxisa und nahm eine Zeichnung des daselbst bestehenden großen buddhistischen Heisigtums auf. Das Bild wurde mit vielen beschreibenden Einzelheiten in den Keisebericht aufgenommen. Elphinstone bemerkt:

"Das Bauwerk macht gar nicht den Eindruck, als sei es von Hindus ausgeführt. Die meisten meiner Begleiter hielten es für ganz und gar griechisch. In der Tat wies das Denkmal auf griechische Architektur hin, gerade so, wie heute Gebäude, welche von Europäern mit Hilse ungeübter Hände von Eingebornen in diesen entsernten Gegenden errichtet werden, das europäische Gepräge nicht verleugnen."

Als Clphinstone diese Worte schrieb, ahnte er nicht, daß gerade hundert Jahre später in demselben Peschawar, wohin ihn eine politische Mission geführt hatte, ein Denkmal entdeckt würde, das den Namen eines griechi=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Account of the Kingdom of Caubul (Kabul), 1815.

fchen Werkmeifters trug. Diefes Denkmal tonnte jugleich wie eine archaologische Bestätigung der Legende gelten, die berichtet, daß Thomas als "Rünftler" an den Hof eines "Rönigs der Inder" gelangte. In berfelben Gegend, wo der englische Staatsmann auf die ersten Spuren griechischen Einflusses stieß, konnten bald darauf Müngen mit dem Namen des Königs entdeckt werden, in beffen Reich der Apostel kam. Und dasselbe Beschawar, wo damals der afahanische gurft residierte, bei dem Elphinstone seine politische Mission zu erfüllen hatte, sollte sich als Mittelpunkt ber einstigen parthischen Herrichaft und als Residens des parthischen Fürsten erweisen, bei dem Thomas, der zur Ausführung fünftlerischer Werke erbeten worden war, eine höhere Miffion zu erfüllen tam. Die Spuren griechifden Ginfluffes wiesen auf eine frühe Berührung des Chriftentums mit der indischen Welt bin, und zwar an einem Puntte, ber als die zweite Beimat bes Buddhismus einen unberechenbaren Ginflug auf die Religion und Runft bes afiatifchen Oftens gewonnen hat. Langfam follte diefes Ergebnis in der allmählichen Durchforschung der Ruinen reifen.

Der hinmeis Elphinftones auf Glemente griechischer Runft in einem indischen Bauwerke mar junachft unbeachtet geblieben. Das Berdienft, jum erstenmal in unzweideutiger Beise den flassischen Charakter des Runft= einfluffes im Industal nachgewiesen zu haben, fällt Sir Alexander Cunningham ju. Ausgrabungen in der Umgebung von Beichawar führten zur Entdedung der Ruinen von Jamalgarhi 1. Niemals mar es einem Forscher in den Sinn gekommen, in einer fo weit entlegenen Gegend einen Einfluß griechischer Runft zu vermuten, wie er unerwartet in den bort gefundenen Stulpturen zu Tage trat. In den nachften Jahren mehrten fich die Beweise, als die Leutnants Lumsden und Stokes die Ausgrabungen in Jamalgarbi fortfetten.

Die Entdedung einer Architektur, die fünftlerische Gingelheiten aufwies. welche sichtlich aus klaffischer Quelle stammten, legte es natürlich nabe. Diese Erscheinung mit den Griechen in Zusammenhang ju bringen, Die im Unschluß an Alexanders Eroberungszug im Rabultale festen Boden gewonnen hatten. Der Name Alexanders ist ja auch heute noch mit mancherlei Legenden im Pandichab und in Afghaniftan berwoben. Griechen, so vermutete man, die Alexander folgten, hatten jene Glemente in die

<sup>1</sup> Fergusson, History of Indian and Eastern Architecture, London 1899, 169.

indische Kunst von Baktrien aus eingeführt, nachdem Seleukus Nikator griechische Herrschaft daselhst mit Balkh als Hauptstadt aufgerichtet. Sine so große und bedeutende Stadt als Mittelpunkt der griechischen Herrschaft zog griechische Künstler an. Daß tatsächlich Künstler, die mit griechischer Kunst vertraut waren, sich in Baktrien aushielten, dasür legen die prachtvollen Münzen eines Euthydemus, Demetrius und Eukratides Zeugnis ab. Nicht bloß die Kunst, welche die Münzen jener baktrisch-griechischen Könige prägte, ist griechisch; griechisch sind die Inschriften, griechisch die Gottheiten, die auf den Münzen erscheinen. Aus dieser Tatsache ergab sich der naheliegende Schluß: Wenn in jener Gegend Künstler eine solche Fertigkeit entsalteten, daß sie imstande waren, die prächtigen Münztypen zu schneiden, so werden andere nicht gesehlt haben, die ihre Kunst auf dem Gebiete der Architektur und Skulptur betätigten. Überdies war in jener Zeit derselbe Künstler häusig Münzpräger, Steinmey, Baumeister in einer Person.

Diese Aunst drang mit der Ausbreitung der griechischen Herrschaft von Baktrien aus über den Hindukusch in das Industal und Kabultal vor. Dort begann der griechische Stil sich mit dem einheimischen zu vermählen. Ein Beweis für die Verschmelzung des griechischen und indischen Elements durfte in der weiten Ausdehnung der Funde von Münzen mit griechischer Umschrift und griechischen Gottheiten erblicht werden. An den Höfen der vielen griechischen Fürsten, deren Münzen am Indus, im Panbichab, im Kabultale gefunden wurden, bediente man sich, wie bereits dargelegt, der griechischen Sprache. Von dem Eindringen griechischer Kultur aber war die Kunst untrennbar.

Dieser Theorie zufolge waren also die Spuren griechischen Kunststils auf die Zeit zurückzuführen, die Zeugin jener griechischen Herrschaft im Nordwesten Indiens gewesen, der wir so reiche Münzsunde verdanken. Diese Annahme schien so selbsteinleuchtend, weil so ganz im Einklang mit der Ausbreitung griechischen Einflusses, daß sie die allgemeine Zustimmung fand. Erst nach und nach, als die Funde im Kabultale sich mehrten, wurden Bedenken dagegen laut. Immer deutlicher zeigte es sich, daß die verschiedenen Funde, welche klassischen Einfluß verrieten, durchaus nicht eine einzige, mehr oder weniger gleichartige Gruppe darstellten. Richtig war nur, daß seit dem Eindringen der griechischen Herrschaft auch griechischer Kunsteinsstluß in dem Nordwesten Indiens sich geltend gemacht und von dort aus bis nach Zentralindien sich ausgebreitet hatte.

Die ältesten Denkmäler indischer Runft verraten gunächft in ihrem Formenicat einen ausgesprochen perfijchen Ginflug. Mit den von Berfien aus eindringenden Glementen mischten fich feit der Mitte des 3. Jahrhunderts n. Chr. hellenische Elemente. Es handelt fich dabei bornehmlich um deforative Formen. Deutliche Spuren find in den buddhiftischen Beilig= tumern bon Barbut und Sanchi in Zentralindien nachweisbar. Um beutlichsten zeigt fich diefer bellenische Ginflug in den Tempelfunden bon Taxila und Mathura 1. Taxila, nahe an der Berbindung des Rabulftromes mit dem Indus gelegen, befand sich zeitweilig als Hauptstadt des Pandicab unter dem unmittelbaren Ginflug der dort vorübergehend beftehenden Herr= ichaft griechischer Fürsten. Das Borhandensein griechischer Runftelemente tonnte darum bier von vornherein vermutet werden. Die Vermutung bestätigte fich in der Aufdedung zweier Beiligtumer mit ionischen Saulen. Die Tempel laffen in ihren Überreften um fo weniger einen Zweifel an ber Tatfache aufkommen, daß griechische Runft an ihrem Aufbau mitwirkte, als gleichzeitig eine Statue der Athene entdeckt murbe. Der Ursprung Diefer Tempel fällt nach der übereinstimmenden Unficht von Cunningham und Smith in den Anfang der driftlichen Zeitrechnung. Gine andere Gruppe von Überreften, die deutliche Zeichen ihrer Abhangigkeit von hellenischer Runft verraten, ergaben die Forschungen in dem sudlicher gelegenen Mathura, nicht weit vom heutigen Ugra. Die mancherlei größeren und kleineren Funde, die dort wie in Taxila gemacht wurden, lieferten ben Beweis, daß die Nahe der griechischen Berrschaft griechische Götterfiguren, griechische Sagengebilde, griechische Ornamente dem Bereiche der religiösen Runft Indiens so nabe gebracht, daß fie in den Schmuck ber Bauten Aufnahme finden konnten. Mit der Weftstellung dieser Tatsache war jeder Zweifel ausgeschloffen, daß bis in den Anfang der driftlichen Reitrechnung im Nordwesten Indiens als Wirkung der zeitweilig bier bestehenden Herrichaft griechisch=indischer Fürsten sich griechischer Runfteinfluß geltend machte.

Dieses Ergebnis bringt uns bereits in die Nähe der Zeit, in welcher nach der Überlieferung des christlichen Altertums gerade durch Kunftinteressen zwischen dem römischen Reiche und einem im Nordwesten Indiens herrschenden parthischen Fürsten Beziehungen angebahnt ober lebhafter ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vincent Smith, Graeco-Roman Influence on the Civilisation of Ancient India, im Journal of the Asiatic Society of Bengal LVIII 1, 109 ff.

staltet worden sind. Gehören die ionischen Tempel von Taxila dem Anfange der driftlichen Zeitrechnung an, dann ist von ihnen dis zum Anfange der Kegierung des parthischen Großkönigs Gundaphar, an dessen Hos der Apostel Thomas als "Künstler" eingeführt wird, nur mehr ein Schritt. Die parthischen Fürsten waren es, die zunächst das Erbe der griechischen Fürsten antraten. Ihnen folgten bald die stythische indischen Fürsten. Die parthischen Herrscher übernahmen mit der Herrschaft der griechischen Vorgänger auch das griechische Element, das in der griechischen Schrift der Münzen und in den griechischen Götterthpen Zeus, Athene, Nike sich forterbte. Dadurch war der Anknüpfungspunkt gegeben, um auch den in der Kunst sich geltend machenden griechischen Einfluß fortzupklanzen.

Stünde uns nur diese eine Tatsache zur Versügung, daß die parthischen Herrscher in Gebietsteile einrückten, wo dis zu ihrem Erscheinen griechische Perrscher und griechische Kunstelemente nachweisbar sind, so wäre damit allein schon ein fester historischer Boden der Überlieferung gegeben, welche dem parthischen Fürsten Gundaphar Kunstbeziehungen zum Westen beilegt. Griechische Kunst war bereits heimisch in jener nordwestlichen Grenzlandschaft. Dieselbe regte den mächtigen Fürsten an, aus der Heimat jener griechischen Kunst, die er vorfand, Künstler kommen zu lassen, welche seiner Herrschaft durch die Pracht der Bauwerke einen besondern Glanz gaben. Die einsache Tatsache, daß die parthische Herrschaft auf einem Gebiete bezwündet wurde, das längst der Schauplaß griechischer Kunsttätigkeit geworden war, daß im Nordwesten Indiens griechischer Kunsttätigkeit geworden war, daß im Nordwesten Indiens griechischer Kunsteinsluß sich fühlbar machte noch zu einer Zeit, da die Parther daselbst zur Herrschaft gelangten, gibt der äußerlich ganz phantastisch erscheinenden Überlieserung der Thomas-Legende in dreisacher Beziehung eine geschichtliche Stüße:

- 1. Die Legende setzt Kunstbeziehungen zwischen Indien und dem Westen voraus. Die Tatsache, daß im Industale und im Kabultale Clemente griechischer Kunst gesunden wurden, bestätigt diese Voraussetzung für das 1. Jahrhundert der christlichen Zeitrechnung.
- 2. Die Legende läßt den Apostel nach dem Norden und nicht nach dem Süden als "Künstler" gelangen. Die Archäologie sindet sich damit in Übereinstimmung, indem sie bezeugt, daß gerade das nördliche und nicht das südliche Indien der Schauplaß griechischen Kultur- und Kunsteinslusses war. Aus dem Zeugnis der Münzkunde und der Denkmälerkunde ergibt sich, daß es der Nordwesten Indiens ist, wo griechische Kunst Hand in Hand geht

mit der Berwendung griechischer Sprache und Schrift. Richt im Süden, sondern im Norden bestand die griechische Herrschaft.

3. Die legendarische Überlieferung schreibt einem parthischen Fürsten die Pslege jener Kunstbeziehungen zum Westen zu, welche der Anlaß werden, daß Thomas als "Künstler" nach Indien gelangte. Die indische Altertumstunde stimmt durchaus zu diesen Angaben, indem sie beweist, daß die Herrichaft der Parther sich über den Nordwesten Indiens und über jenes Gebiet ausbreitete, in das der Einsluß griechischer Kunst mit den Nachfolgern Alexanders eingedrungen war. Die Münzen der parthischen Fürsten liesern den Nachweis, daß griechischer Einsluß sich auch noch fortsetzte, als griechische Macht aus dem Bereich des Nordwestens geschwunden war. Das Saatsorn klassischer Kunstelemente, das auf jenem Boden auszegestreut worden, entwickelte sich weiter unter der Herrschaft der Parther.

Die Umftande waren der Fortbildung gunftig. Die erfte Balfte des 1. Jahrhunderts n. Chr. zeigt die parthische herrschaft über Teile des nordweftlichen Indien auf dem Sohepunkt ihrer Macht, und das ift gerade die Beriode, mahrend welcher auch die sonstigen politischen Berhaltniffe gur Forderung griechischen Runfteinfluffes beitrugen. Um jene Beit gewahren wir im parthischen Reiche der Arsakiden im Norden das Erstarken des bellenischen Ginfluffes in Religion und Runft. Es war nur eine natürliche Folge, daß auch unter ber parthischen Berrichaft im Rordweften Indiens fich dieser Aufschwung in der Neubelebung der bereits dort maltenden griechischen Runfteinfluffe geltend machte. Bei feinem Ronige ber parthischen Dynastie, die in den indischen Grenglanden herrschte, liegt die Bermutung naber, daß er fich der Mitwirkung flaffifcher Runft bei feinen Bauten bediente, als bei dem Fürsten, in dem die indische Archaologie den mächtigsten parthischeindischen Herrscher nachgewiesen hat. Das ift eben jener Gundaphar, der Zeitgenoffe des Apostels Thomas, bon dem Die Überlieferung des fruhchriftlichen Altertums berichtet.

Dadurch, daß die Legende den Apostel in seiner Eigenschaft als kunsterftändigen Baumeister mit dem Norden und nicht mit dem Süden Indiens verbindet, steht sie in bester Übereinstimmung mit dem historischen Zeugnisse, das im Norden und nicht im Süden künstlerische Einslüsse vom Westen her nachweist. Eine Künstlerfahrt nach dem Norden ist ein echt historischer Zug. Würde die Überlieferung im Bilde der Künstlerfahrt die Missionsfahrt nach dem Süden verlegen, so würde sie in dem Zeugnis des indischen Altertums keine solche Stüße sinden. Nur im Norden und nicht

im Guden find Fürften nachweisbar, in beren Reich Baumerke unter Mitwirkung flaffifcher Runft entstanden. Indem die Überlieferung den Apoftel "Rünftler" mit Gundaphar verbindet, macht fie jum Arbeitsfeld der apostolischen Tätigkeit eine Grenzlandschaft Indiens, die bereits seit 200 Jahren ber Schauplat griechifden Runfteinfluffes mar.

Aber das Zeugnis der Archäologie beschränkt fich nicht auf die allgemeine Tatjache, daß fich im Nordwesten Indiens bis in die Zeit der parthischen Berrichaft griechischer Runfteinfluß geltend machte. Die Ergebniffe der indischen Altertumstunde haben die Tatfache festgestellt, daß die Elemente griechischer Runft, welche feit dem 3. Jahrhundert v. Chr. mit dem Gin= bringen griechischer Berrichaft fich auszubreiten begannen, nur eine erfte Welle flaffifchen Runfteinfluffes darftellen. Diefe Belle dehnte fich blok über den Norden Indiens aus, trat aber innerhalb der nördlichen Sphäre an berichiedenen Orten des Bandichab auf. Die Ginwirtung zeigte fich bis nach Zentralindien. Jener ersten Welle flaffifchen Ginfluffes folgte nun aber eine zweite. Diefe zweite Welle beschränkt fich zwar auf ein eng umgrengtes Bebiet, gibt fich aber innerhalb biefes Bebietes mit folder Macht zu erkennen wie an keinem andern Bunkte Indiens. Gin gang eigenartiger fünftlerischer Thpus entwickelt sich baselbft, fo daß das Gebiet, das der Schauplat jenes besondern Runfteinfluffes ift, als die Beimat einer für fich bestehenden Form der indischen Runft betrachtet werden muß 1.

### II. Gandhara als Mittelpunkt eines befondern Ginfluffes griechischer Runft.

Die Landschaft Indiens, wo ein Runfteinfluß des Abendlandes sich geltend macht, der einen besondern Charatter tragt, ift Bandhara. jenes Transitland des vom Norden tommenden Seidenhandels, das mit Beschamar als Sauptstadt in besondern Sandelsbeziehungen zum römischen Reiche zuerst unter den parthisch-indischen, dann unter den sththisch-indischen Berrichern ftand. Bon biefem Fled indischer Erde ging im 1. Jahrhundert n. Chr. eine neue Form des buddhiftischen Rultus aus. Diefe neue Form des Rultus außert fich in einer neuen Form der buddhiftischen Runft. Mit beiden vereint erscheint ein Ginfluß tlaffischer Runft, der

<sup>1</sup> Foucher, L'Art Gréco-Bouddhique du Gandhara, in ben Publications de l'École Française d'Extrême-Orient I, Paris 1905, 251 252.

den Bildwerken einen Stempel der Abhängigkeit bom Abendland aufdrückt, wie er nur hier und fonst in keiner andern Gegend Indiens fich zeigt.

Bereits seit dem 3. Jahrhundert v. Chr. erscheint Gandhara als Schauplatz buddhistischen Lebens. Zeugnis legt vierzig Meilen nordöstlich von Peschäwar die Felseninschrift von Shahbazgarhi ab, in welcher König Asota seine berühmten Edikte zur Empfehlung der Lehre Buddhas vertündet. Im Laufe des 1. Jahrhunderts der christlichen Zeitrechnung wurde nun gerade diese eng umgrenzte Landschaft Zeugin eines außersordentlichen Aufschwungs des Buddhismus und im wahren Sinne ein heisliges Land seines Kultus. Während der nächsten Jahrhunderte sehen wir es das Ziel zahlreicher Pilger aus China werden, die keine Mühe scheuten, um diesen entlegensten Winkel indischer Erde aufzusuchen und Berichte über die Fülle und die Pracht seiner Heilgitümer zu veröffentlichen 1.

Die Streifzüge, welche die indische Archäologie zur Erforschung Gandhäras unternahm, haben das Zeugnis der chinesischen Reiseberichte glänzend bestätigt, indem sie eine staunenswerte Fülle von Denkmälern zu Tage gefördert. Schon ein flüchtiger Blick auf die geographische Berzteilung der Überreste läßt erkennen, daß dieses Land einst ein wahres Eldorado des buddhistischen Mönchslebens war. Hier drängte sich Heiligztum an Heisigtum, Kloster an Kloster. Berge und Täler sind mit Kuinen übersät. Auf den Bergeshöhen gelegen, tragen die Felsenklöster in ihrer massiven Anlage mit Türmen und Umwallungen geradezu das Aussehen von Burgen. Hier sindet sich der Wanderer auf echt buddhistischem Boden. In dem Reichtum seiner Denkmäler steht dieser Fleck asiatischer Erde einzig da unter allen heiligen Orten des Buddhismus<sup>2</sup>.

Bereits die Ausgrabungen der Leutnants Stokes und Lumsden in den buddhistischen Rlosterruinen von Jamalgarhi hatten den Beweis er-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Fa-hian, transl. by Legge, A Record of Buddhistic Kingdoms, Oxford 1886; Hiuen-Thsang, trad. par Stanislas Julien, 2 Bbe, Paris 1857—1858; transl. by Beal, 2 Bbe, London 1885.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die bebeutenbsten Quessenwerke über Ganbhara und seine Denkmäler sind: Cunningham, Archaeological Survey of India Bb II III V; Burgess, Ancient Monuments, Temples and Sculptures of India, 1. II, London 1899; Ders. im Journal of Indian Art and Industry 1898 Ar 62; Ders., Buddhist Art in India, London 1901; Foucher, L'Art Gréco-Bouddhique (vgs. ben vorausgehenden Abschitt); Smith in seinem grundsegenden Artisel über Graeco-Roman Insluence, im Journal of the Asiatic Society of Bengal LVIII 1, 109; Cole, Graeco-Buddhist Sculptures from Yususzai (1885).

bracht, daß in der unmittelbaren Umgebung von Beschäwar eine Runft fich entwidelt hatte, deren Formen ben klaffischen Ginfluß auf nabezu allen Stulpturen in der Berwertung griechischer Saulen und Ornamente berrieten. Die Sammlung kam nach England und fand einen Plat im Rriftallpalast ber Londoner Ausstellung von 1860. Hier jedoch ging fie als eines der vielen Opfer beim Brande des Rriftallpalaftes ju Grunde, bebor es möglich gewesen, Photographien oder Zeichnungen der mertwürdigen Stulpturen herzustellen. Der Verluft wurde bald erfett. Neue Ausgrabungen folgten in derfelben Umgebung inmitten ber Ruinen eines buddhiftischen Rlofters, das unter dem Namen Tatht-i-Bahi seither einer ber michtigften Reugen bes im Rabultale fich entwickelnden tlaffischen Ginfluffes geworden ift. Als eine weitere wertvolle Fundgrube erwies fich gehn Meilen füdwärts unter dem Spaten des Dr Bellew das Ruinenfeld von Sahri Bhalol 1.

Aber erft durch Dr Leitner erhielt die Erforschung der Bildwerke von Gandhara die Bedeutung, die ihr im Rahmen der indischen Religionsund Runftgeschichte gutommt. Die im Jahre 1870 von ihm unternommenen Ausgrabungen im Tale von Peichawar ergaben einen jo überraschend reichen Schat von Stulpturen, denen das Geprage Klaffifden Ginfluffes in besonders hervorstechender Weise aufgedrückt mar, wie man es bis dahin nicht vermutet hatte. Dr Leitner gebührt die Ehre, zum erstenmal die Aufmerksamkeit eines weiteren Gelehrtenkreises auf die Tatsache hingelenkt ju haben, daß fich in diefer entlegenen Grenglandschaft ein eigener Zweig flassischer Runft entwickelt hatte. Ernft Curtius nannte die Entdedung "ein neues Blatt der griechischen Runftgeschichte" 2. Der Umfang, in dem jene Runft in der Umgebung von Beschawar gepflegt worden war, trat in den nächsten Jahren, als die Ausgrabungen spftematischer fortgesett wurden, noch deutlicher zu Tage.

"Unter ben jungften Entdedungen in Indien", fo bemertte Ferguffon's, "gibt es wenige, die fo bedeutende Ergebniffe für die Aufhellung bes indischen Altertums versprechen als jene, die feit einiger Zeit in den Klofterruinen im Umfreise von Beichamar gemacht worden find. Gin gut Teil Arbeit muß noch geichehen, bevor wir mit Sicherheit über den Ursprung und bas Alter ber Denkmaler uns ein Urteil bilben konnen. Immerhin ift bereits genug befannt, um die Satfache außer Zweifel ju ftellen, daß fich bort bie Materialien vorfinden, um nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indian Antiquary 1873, 242; 1874, 154.

<sup>2</sup> Bgl. Ernft Curtius in ber Archaologischen Zeitung XXIII (1876) 90 ff.

<sup>3</sup> History of Indian and Eastern Architecture 169.

blog viele Probleme der buddhiftischen Archäologie und Kunft zu lösen, fondern auch insbesondere ihrer Lösung die Frage näher zu bringen, wie weit sich der Einstluß der klassischen Kunft auf Indien ausdehnt."

Der berühmte Verfasser der History of Indian and Eastern Architecture äußert alsdann den Wunsch, es möchten die archäologischen Schäße des Museums von Lahore der gelehrten Forschung in Europa zugänglich gemacht werden, und meint:

"Ich bin überzeugt, daß die Bildwerke geeignet sind, eine Flut von Licht über eines der interessantesten, aber auch dunkelsten Kapitel der Geschichte des Handels und der ältesten Beziehungen zwischen Ost und West zu verbreiten. Wir haben bereits gelernt, unsere Augen für Tatsachen offen zu halten, die noch weitere bebeutende Entdeckungen versprechen. Sie geben uns einen Wink, uns über manche Dinge nicht mehr zu wundern, die disher unerklärlich schienen. Wenn es z. B. nicht wahr sein sollte, was Apollonius von Thana uns glauben machen will, daß der König von Taxisa im 1. Jahrhundert sich der griechischen Sprache bediente, so wissen wir zum wenigsten setzt, daß er sich der griechischen Runst bediente. Und wenn es sich auch nicht beweisen ließe, daß der hl. Thomas einen Fürsten Gundaphar, König von Gandhära, besuchte, so läßt es sich mit Sicherheit dartun, daß viele seiner Landsleute jene Gegend aussuchten; a priori spricht nichts dagegen, daß auch er dasselbe getan hat."

Seitdem Ferguffon jene Worte niederschrieb, bat fich fein Bunfc einigermaßen erfüllt. Die Entdedungen in der Umgebung von Beschamar find nicht nur in zahlreichen Abbildungen, sondern auch in vielen Stulpturen juganglich gemacht worden, die ihren Weg in die Museen von Lonbon, Baris, Berlin fanden, wo ihnen als "Kunft bon Gandhara" eine besondere Abteilung eingeräumt wurde. Die Durchforschung des Diftriftes von Beichamar ergab immer mehr Beweise für die Existenz einer unter tlaffischem Ginfluß arbeitenden Schule der Runft. Rach und nach murbe das gange Gebiet, soweit es unter dem Schutz der englischen Borpoften stand, in den Bereich der Untersuchung gezogen. Das bedeutete indes immer nur einen Bruchteil der den Namen Gandhara in alter Zeit tragenden Brenglandichaft, ba erhebliche Gebietsteile infolge der rauberischen Ginfalle der afghanischen Stämme unzugänglich blieben. Ginen kleinen Erfat boten die verschiedenen militärischen Erturfionen und Straferpeditionen in ber Richtung nach Rabul in bas Gebiet des Swatstromes, Die Gelegenheit gaben, bisher unbekannte buddhiftische Ruinen tennen zu lernen, beren bilonerischer Schmud ben Stempel flaffischer Runft trug. Die wichtigften Ruinen finden fich in Chabbazgarhi, Sawaldher, Sahri Bhalol, Ranīgat,

<sup>1</sup> A. a. D. 183.

Jamalgarhi, Takht-i-Bahi, Karkai. Dazu kommen viele kleinere Fundorte wie Topi, Ohind, Zeda, Turli, Batiffali und bor allem bie Rlofterruinen von Sanghao, Mian Rhan, Nuttu. Die Stellen, wo Spuren alter Heiligtumer des Buddhismus auftauchen, find fo gahlreich, daß Gandhara in gewiffem Sinne ein einziges großes Ruinenfeld darftellt. In diesen Ruinen legt nun das ehemalige parthisch-indische Gebiet von Gandhara Zeugnis für gang besondere Beziehungen der Runft ab, welche zwischen dem Abendland und jener fern gelegenen Grenglandichaft beftanden.

Bis bor wenigen Jahrzehnten mare es niemand im Traum eingefallen, an einen so tiefgreifenden Einfluß der klassischen Runft zu denken, wie ihn Bandhara zeigt. Der tlaffifche Charatter ift fo icharf entwickelt, dag ber Runft von Gandhara von Rechts wegen ein Plat in der Geschichte der griechischen Runft gutommt. Die fünftlerische Fertigkeit, Die in den Bildwerken zu Tage tritt, muß überraschen 1. Wohl finden sich unter den bildnerischen Leiftungen auch viele, die recht roh und plump durchgeführt find; aber in ihrer überwiegenden Mehrheit verraten fie eine Rühnheit des Ent= wurfs und eine Freiheit der Ausführung, die dem indischen Runftler außerhalb Gandharas fremd ift. Daraus leitete Cunningham bereits Unfangs der fiebziger Jahre die Schluffolgerung ab, daß jene Stulpturen ihre Borzüge dem Unterricht griechischer Rünftler verdanken, die im Dienfte der Berricher bon Beschawar ftanden. Die Bildhauer, auf welche die Entwidlung jener Runft gurudzuführen ift, mußten, fo folgerte ber englische Urchaolog weiter, ihre Fertigkeit in unmittelbarer Berührung mit griechiicher Runft erworben haben. Db die Denkmaler als das Werk griechischer Rünftler oder indischer Schüler bon griechischen Runftlern gu betrachten feien, blieb einstweilen für ihn eine offene Frage. Aber nach feiner Unficht konnte nicht der geringste Zweifel darüber bestehen, daß die Stulpturen ihre in vielen Fällen geradezu meifterhafte Behandlung des dargeftellten Gegenstandes dem Ginflug der klaffifchen Runft verdankten, deren Lehren im Rabultale bewußt oder unbewußt befolgt murden.

In Diefer Auffaffung bon ber unbestreitbaren Superiorität, welche ber Runft von Gandhara innerhalb des alteren indischen Runfttreises gutommt, begegnet fich mit dem Urteil des englischen Pioniers der indischen Archaologie das Zeugnis des frangösischen Forschers, dem wir die umfaffendfte neuere Studie über die Runft bon Gandhara berbanten.

Bal. Foucher, L'Art Gréco-Bouddhique 43 248 ff 611 ff.

Fouch er bemerkt, niemand bente mehr baran, ben flaffifchen Charatter ber Runft von Gandhara zu bestreiten. Die Stulpturen zeigen ein doppeltes Geficht, ein indisches und ein griechisches. Uber die Bedeutung und Beftimmung der Denkmäler als Ausdruck des buddhiftischen Rultus konne man keinen Augenblick im Zweifel fein. Es ift der Buddhismus, und der Buddhismus allein, deffen Lehre und Legende den fünftlerischen Werken ihren Inhalt gibt. Aber wie die Mungen, die in Gandhara gefunden werden, eine zweisprachige Umschrift, eine indische und eine griechische, tragen, fo bieten die Stulpturen ein indisches und ein griechisches Geprage. Es find Erzeugniffe, die aus einer indischen Werkstätte, aber im griechischen Stil hervorgegangen find. Je eingebender man die Bildwerke bruft, um fo beutlicher und eindrucksvoller tritt die Gingigartigkeit berfelben in bem Bilbe einer mertwürdigen Berichmeljung ber buddhiftischen Legende und ber griechischen Runftform berbor. Wir fteben vor einer Unnaberung des fünftlerischen Genius von Griechenland an den religiöfen Genius Indiens. Das innerfte Wefen der Runft von Gandhara besteht in der Unpaffung der griechischen Technik an buddhistische Stoffe. Hellas liefert die Formen. in welche die durch und durch indische Stoffmaffe gegoffen wird. diesem Bug, fo bemerkt Foucher weiter, fallt die haufig überraschende Feinheit der Durchführung auf. Auf diesen Bunkt muffe besonderer Rachdrud gelegt werden, meint der frangofische Gelehrte. Die Bildhauer, welche bie buddhiftischen Dentmaler von Gandhara fcmudten, zeigten über ihre Borganger und Zeitgenoffen in Zentralindien eine unbestreitbare Uberlegenheit. Ihre Meisterschaft berrate sich fast bei jedem Werke und in allen Bartien des Werfes durch das Chenmaß der Berhaltniffe, die Geschmeidigkeit der Bewegung, die Ungezwungenheit der haltung. Gie fei besonders bemerkenswert in dem Ausdrud der Physiognomie und vielfach in der Feinheit der Buge. Auch einem oberflächlichen Blide werde es nicht entgeben, daß die Darftellung Borzüge verrate, wie fie felbst bei der geduldigften Arbeit der Bildhauer von Santichi und Barhut undenkbar feien. Alle jene Feinheiten wiesen auf die Uberlieferung einer Schule und die Fertigkeit einer Technik bin, die bis dabin in Indien unbekannt gewesen, die aber anderswo - wir alle wiffen, wo - längst beimisch war. Die Werkstätte griechischer Runft mar es, welche die Rünftler von Gandhara bas Geheimnis ihrer Fertigkeit lehrte. Die Schule bon Bandhara, so faßt der frangöfische Belehrte gulegt feine Ansicht über Charakter und Ursprung zusammen, ift nicht bas Ergebnis einer Art bon "Rengiffance"

einer alteren indischen Schule, die bereits einzelne Clemente griechischer Runft aufgenommen und ausgebildet hatte. Ihre Entstehung verdankt fie einer gang neuen und ohne Bergleich reicheren Bermittlung flaffifder Runftelemente und geht auf die Ginmanderung bon Runftlern gurud, die gahlreicher kamen und größere Fertigkeit mitbrachten als diejenigen, welche einst von Baktrien aus nach dem Nordweften Indiens gekommen waren. Die Unnahme ift durchaus berechtigt, daß jene Runftler aus den Werkstätten Rleinafiens hervorgingen und bon dort die Modelle mitbrachten, welche in Gandhara jur Geltung famen.

Mit dieser Auffassung des frangofischen Gelehrten stimmt das Urteil von Bincent Smith überein. Schon früher hatte der ausgezeichnete englifche Archaolog mit Nachdrud hervorgehoben, daß die Runft von Gandhara ein durchaus felbständiges Gebilde gegenüber der alteren indischen Entwidlung darftellt. Die Bildwerke, fo außert er fich, die aus dem alten Königreich Bandhara, dem heutigen Pusufzai, ftammen, muffen als das Erzeugnis einer in Beichawar blühenden befondern Schule der Runft angeseben werden. Die Schule fei mahricheinlich gurudzuführen auf das Bestehen einer Fremdenkolonie. Welche Umftande es maren, die bewirkten, daß der Ginfluß jener Fremdenniederlaffung fich in Geftalt einer besondern Kunftschule kundgab, entziehe fich unsern Bermutungen. eine aber ftebe feft, daß Beichamar ber Schauplag einer funftlerifchen Tätigkeit geworden fei, die nicht bon den alteren Überlieferungen gehrte. welche früher aus Battrien eingedrungen waren, sondern die aus bem Bufluß eines gang neuen fünftlerischen Glementes berborging.

Mit diefer Tatfache ift ber Nachweis geliefert, daß diejenige Stadt, welche den Mittelpunkt der Herrschaft des Königs Gundaphar bildete, auch der Mittelpunkt jener Beziehungen der Runft zum Abendlande mar, welche ausschließlich der Grenzlandschaft Gandhara eigentümlich find. Wenn daher die Überlieferung der Thomas=Legende gerade dem Fürsten des= jenigen Landes, das in der Geschichte der Runftbeziehungen gum Weften eine so einzigartige Stellung einnimmt, die Absicht beilegt, einen Rünftler aus dem Westen zu erhalten, fo steht sie im Ginklang mit einer geschicht= lichen Tatsache, die fo, wie sie in Gandhara bezeugt ift, an teinem andern Buntte Indiens angetroffen mird. Die gefcichtliche Tatfache besteht darin, daß ber erften Welle bes vom Weften tommenden Runfteinfluffes eine zweite, unvergleichlich ftartere Welle folgte, die ausschlieglich die eine Landschaft rings um Beschawar berührte, bier

aber sich nicht auf die Einführung einzelner Elemente wie früher beschränkte, sondern eine selbständige Schule mit durch und durch klassischem Gepräge ins Leben rief.

Aber das Zeugnis des indischen Altertums beschränkt sich keineswegs darauf, in einer Schule, die einzig und allein der Landschaft von Gandhara eigentümlich ist, das Heim einer Kunstfertigkeit nachzuweisen, deren Urssprung in der klassischen Welt zu suchen ist. Die Denkmäler setzen uns in die Lage, den Beweiß zu erbringen, daß die klassische Kunst, unter deren Einfluß die Schule von Peschäwar arbeitete, die klassische Kunst des römischen Reiches war.

## Fünfte Thefe.

Die "Kunst von Sandhara" stellt in ihrem Formenschatz einen Zweig der kosmopolitischen Kunst des römischen Reiches dar und ist in ihren Anfängen mit dem von der Thomas-Legende überlieserten parthischen Königsnamen Gundaphar verbunden.

# I. Die "Aunst von Sandhara" unter bem Ginfluß der Kunft ber römischen Kaiserzeit.

Wie die Münzkunde in den ausgedehnten Funden aus der Zeit der ersten römischen Kaiser den Beweis liefert, daß es der Handel der römischen Kaiserzeit war, der enge Beziehungen zu Gandhära unterhielt, so bezeugen in gleicher Weise die Bildwerke von Peschäwar, daß es die Kunst der römischen Kaiserzeit war, die jener Schule ihren besondern Stempel aufdrückte. Auf demselben Wege, auf welchem die Münzen eines Augustus, Tiberius, Nero nach Gandhära gelangten, drangen die Ornamente einer im kaiserlichen Kom gepflegten Kunst in das Kabultal ein.

Die Kunst des römischen Reiches ist keine selbständige Kunst. Es ist die hellenische Kunst, die in ihren blendenden Borbildern nach Kom verpstanzt wurde, um dann im Dienste der römischen Weltmacht eine erstaunliche Fruchtbarkeit zu entfalten, allerdings ohne daß sie die Höhe und Bollendung des griechischen Borbildes zu erreichen vermocht hätte. Zu monumentaler Größe steigert sich die römische Architektur in der Majestät der Kuppelbauten und in der Schönheit der Säulenhallen. Die Plastik aber entwickelt in dem ornamentalen Reichtum der Vildwerke eine Bracht.

welche der üppige Ausdrud des weltbeherrichenden Ansehens von Rom wird. Go ftellt bie römische Runft in ihren besten Berten nichts anderes als eine Nachblüte ber griechischen Runft bar. Aber biefe Nachblüte ift gekennzeichnet durch gewiffe Gigentumlichkeiten, die den Werken einen besondern Charakter aufdruden und fie fofort als Schöpfungen ber römischen Beit zu erkennen geben.

Das hat bereits bor 30 Jahren der Scharfblid Ferguffons erkannt. Nach forgfältiger Brufung der ihm zugänglichen Denkmäler glaubte er bie Auffassung von Ernst Curtius, der die Runft von Gandhara "ein neues Blatt ber griechischen Runftgeschichte" nannte, dabin berichtigen gu muffen, daß die in Pefcamar blubende Schule vielmehr ein "Schöfling der tosmopolitischen Runft Roms" zu nennen fei. Römische Runft ift griechische Runft, aber in einer Form der Entwicklung, die erft bom Anfang der driftlichen Zeitrechnung datiert. Die Schnelligkeit, mit ber fich die durch Rom weitergebildete Runft ausbreitete, ift ftaunenswert. Über bas gange Reich bin, in Rleinasien, Sprien, Agppten, Sigilien, Ballien, gab die römische Weltherrichaft den Werten der Runft ein befonderes Geprage.

Der Lifte der Lander, welche romifche Runft pflegten, muß die Grenglandschaft Gandhara beigefügt werden. Es fann teinem 3meifel unterliegen, daß die Künstler, welche die Beiligtumer des Buddhismus im Rabultale mit Bildwerten ausstatteten, in Abhangigkeit bon berfelben Runft arbeiteten, welche mahrend der erften Jahrhunderte der Raiferzeit in den römischen Provingen die Denkmäler ichuf. Gandhara mar teine römische Proving, aber es wurde in gewissem Sinne eine Proving der romischen Runft, indem es fich den Formen unterwarf, die als vorbildliches Mufter aus dem römischen Reich in das Rabultal vordrangen.

Der Ginflug einer Runft, Die ber romischen Raiserzeit entstammt, läßt fich aus den Ornamenten nachweisen, welche bie Bildwerke fomuden. Er zeigt sich auch in den Säulen und Kapitalen, welche mit Vorliebe als Rahmenwerk der Reliefs benutt werden.

Ein harakteristisches Merkmal der Runft von Gandhara ift der ausgedehnte und nahezu ausschließliche Gebrauch des korinthischen Säulen- und Pfeilermufters zu dekorativen Zwecken. Die Zahl der korinthischen Rapi= tale, die innerhalb eines berhaltnismäßig engen Gebietsraumes aufgefunden wurden, ift ju groß und ju auffällig, als daß fie einem blogen Bufall zugeschrieben werden könnte. Man mache aufs Geratewohl den Bersuch

mit irgend einer der jetzt zugänglichen Sammlungen der Gandhara-Runstwerke. Wer auch nur einen flüchtigen Blick darauf wirft, muß überrascht
werden von der Vorliebe für die korinthische Säule als Ornament. Keine
andere klassische Form kommt in Anwendung. Es ist klar, daß der Vorzug, der jener Säulenform eingeräumt wird, in einer besondern Geschmacksrichtung ihren Grund haben muß, die in Peschäwar vorherrschte. Woher
kommt diese Richtung? Auf welchem Wege fand jene Vorliebe Eingang
in das Rabultal?

Bei allen Bauwerken der römischen Kaiserzeit, namentlich auch in den Provinzen von Aleinasien und Shrien, fällt die Borliebe für die korinthische Säule auf. Die korinthische Säule war es, die unter römischer Künstlerzhand am meisten gepflegt wurde und schließlich oft einzige Verwendung fand, weil sie im Reichtum ihrer Formen dem Römer am besten entsprach. Die zwei Reihen von Akanthusblättern, denen nach den vier Ecken volutenförmig sich rollende Stengel entwachsen, bekleiden das Kapitäl; auf dieses legt sich die leicht geschwungene Deckplatte. Diese einsache Anordnung bildeten römische Architekten in reichster, mannigfaltigster Abwechslung aus und verbreiteten sie durch das ganze römische Reich. Wir sinden die üppig entwickelte korinthische Form in Frankreich, Spanien, Afrika; wir begegnen ihr in besonders reicher Ausbildung in Kleinasien und Sprien.

Die besten Parallelen zu der Vorliebe für die korinthische Säulenform, wie sie in Gandhāra sich kundgibt, gewähren die Ruinen von Baalbek und Palmyra. Wiederholt ist darauf hingewiesen worden, daß gerade in der römischen Architektur Palmyras die korinthische Säule jene bevorzugte Verwendung sindet, zu der Gandhāra in seinen Bildwerken das Gegenstück bietet. Nur unter römischem Einsluß, d. h. zu einer Zeit, da die Kunst Griechenlands das Erbe des römischen Reiches geworden und in dessen afiatischen Provinzen gepflegt wurde, war es möglich, daß die Anwendung der reichen Form des korinthischen Kapitäls sich in Gandhāra einer solchen Gunst erfreuen konnte. Fast jeder Fries und jede Umrahmung ist mit einer Nachahmung des römischen Musters geschmückt; auf Schritt und

<sup>1</sup> Bgl. Fäh, Geschichte der bilbenden Kunft (1903) 163.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The result to my mind is that none of these details belongs to Greek architecture and that each of them — not belonging to Indian forms — can be traced to the Roman style as it exists in the ruins of Palmyre (vgl. Simpson, The Classical Influence in the Architecture of the Indus Region and Afghanistan, im Journal of the Royal Institute of British Architects, 3. Serie, I [1893] 93—115 147—153).

Tritt erinnern die Bruchftude von torinthischen Saulen, Pfeilern, Rapitalen an eine Runftform, der man in diefer darafteristischen Bermendung nur im Bereiche des römischen Raiserreiches begegnet. Es handelt fich also nicht um eine Erscheinung, die sporadisch bei diesem oder jenem Denkmale uns entgegentritt. Darin liegt ber große Unterschied gegenüber ber alteren Cpoche griechischen Runfteinfluffes. Der Ginfluß, den die Runft der romijden Raiserzeit ausübte, erftredt fich zwar auf ein kleines Gebiet, aber innerhalb dieses tleinen Bebietes auf die gesamte Runfttatigfeit. Den Dentmälern bon Gandhara in ihrer Gefamtheit ift die Beziehung gur römischen Runft durch die Anwendung des römischen Säulen- und Pfeilerschmudes in einer unverfälschten Ursprungsmarte aufgedrückt.

Der wichtigfte Beweis jedoch für bie Abhangigkeit der Gandhara-Bildwerke bom romischen Reich liegt in dem fünstlerischen Charakter der Bentralfigur, des Buddhatypus. Bis in den Anfang der driftlichen Zeitrechnung stellte die buddhiftische Runft auf ihren Bildwerken niemals die Person Buddhas dar. Der Meißel des buddhiftischen Runftlers weiß das Leben Buddhas in allerlei Szenen zu erzählen. Dabei überrascht die Mannigfaltigkeit der Figuren auf den Bildwerken 3. B. von Barhut und Santschi in Zentralindien. Nur eine Figur sucht man vergebens: die Berfon, welche die Zentralgeftalt der religiösen Sage bilbet und darum naturgemäß auch die Zentralfigur des Bildes fein mußte. Nirgendwo wird das Auge die Geftalt Buddhas mahrnehmen 1. Die Darftellung bermeidet angftlich fein Bild. Die Anwesenheit Buddhas wird bloß durch Symbole angedeutet. Der Grundcharatter der alteren Runft des Buddhismus besteht in dem volltommenen Ausschluß von Buddhas Berfonlichkeit. Bon einem Zufall kann da nicht die Rede fein. Der Ausschluß beruht auf einer grundsätlichen Ablehnung.

So blieb es in den Denkmälern bes buddhiftischen Rultus bis jum 1. Jahrhundert der driftlichen Zeitrechnung. Da auf einmal wird die buddhiftische Runft von einer Bewegung erfaßt, welche überall die Beftalt Buddhas in den Bordergrund ftellt. Und die Runft tann fich nicht genugtun in der Wiederholung des Buddhabildes. Die Berfonlichkeit, bie fich früher niemals bliden ließ, wird jest mit padender Unschaulichkeit dargestellt, bald ftebend, bald figend, bald belehrend, bald fegnend, bald Bunder mirtend, bald Sulbigungen empfangend. Buddhas Berfonlichkeit

<sup>1</sup> Bal. Dahlmann, Indische Fahrten II 104 ff.

ist im eigentlichen Sinne das Zentrum der Kunst; aus einer buddhistischen Runst ohne Buddha ist eine Runst mit Buddha als Hauptgegenstand des Kultus geworden. Das bedeutet einen vollständigen Bruch mit der religiösen und künstlerischen Überlieferung des älteren Buddhismus.

Wo vollzog fich diefer plögliche Wandel?

Alle Denkmäler, welche uns von diesem Wandel Kunde geben, sind im Kabultale und in seiner Umgebung gefunden worden. Gandhara ist der Schauplatz des Wandels. Von den Heiligtümern dort sind nur mehr Mauerreste übrig. Was sich aber in zahlreichen Bruchstücken erhalten hat, das sind eben jene Bilderzyklen, in denen auf einmal Buddhas Bild als Zentralgestalt erscheint.

Bei dem Bergleich zwischen den Bildwerken von Gandhara und der Kunst des römischen Reiches drängt sich nun eine merkwürdige Erscheinung auf. Das ist die große Ühnlichkeit zwischen der buddhistischen Kunst jenes Gebietes und der frühchriftlichen Kunst des römischen Reiches. Wer zum erstenmal die Bildwerke von Gandhara sieht und dort Buddha in segnender oder lehrender Stellung von einem Kreise von Jüngern umgeben erblickt, alle in einem und demselben Gewande, das wir gewohnt sind auf frühzchrischen Bildern der römischen Kaiserzeit zu sinden, kann sich des Eindruckes nicht erwehren, daß äußerlich wenigstens eine frappante Ühnlichkeit zwischen der Darstellung Christi und Buddhas besteht.

Auf die Ühnlichkeit hat zuerst Ferguffon ihingewiesen, indem er bemerkte:

"Wenn wir die Bildwerke von Gandhara mit denen des Westens und namentlich mit den Bildwerken vergleichen, welche die Sarkophage und Elsenbeinschnitzereien der römischen Kaiserzeit schmücken, so wird man unwillkürlich auf die Uhnlichkeit ausmerksam, die sie in vielen Punkten zeigen. Unter den Gandhara-Skulpturen besinden sich nicht wenige, die, wenn sie in das Museum des Laterans gebracht und bort mit der Ausschrift, frühchristlich versehen würden, von 99 unter 100, die die Sammlung besuchen, als solche angesehen werden würden."

#### Bincent Smith2 bemerkt dagu:

"Fergusson hat mit Necht barauf aufmerksam gemacht, daß manche Bildwerke von Gandhāra für frühchriftliche Arbeiten angesehen werden könnten. Aber er unterließ es, dem Bergleich weiter nachzugehen, und so kam es, daß die tressende Bemerkung nur wenig Beachtung fand. Er unterstützte seine Beobachtung durch einen stücktigen Hinweis auf die frühchristlichen Sarkophage und Elsenbeinschnitzereien. Ich habe meinerseits die prächtige Sammlung von Elsenbeinschnitzereien im South Kensington Museum untersucht. Gerne räume ich ein, daß bei einzelnen Stücken eine künstlerische Berwandtschaft mit den Gandhāra-Werken vorzuliegen scheint. Doch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> History of Indian Architecture 181.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Graeco-Roman Influence 164.

im allgemeinen, glaube ich, find die Beziehungen zu ben Sarkophagen und Schnitzereien nicht fo enge. . . Die besten Parallelen zu den Gandhara-Reliefs finden sich zwar unter den Überresten der frühchriftlichen Runft, aber an einem Plate, wo man es faum vermuten follte, nämlich in ben Ratafomben von Rom. Cs ift unmöglich, mit Silfe einer blogen Befdreibung bie enge Begiehung jum Ausbrud zu bringen, welche zwischen ber Runft von Ganbhara und der Runft ber Ratatomben besteht. Aber ebensowenig laffen fich bie Photographien ber beiben Runftgruppen vergleichen, ohne daß man die Uhnlichfeit gewahrt, die in einzelnen Fällen fich fogar der Identität im Stile nähert. Die augenfällige Analogie in ber Darftellung von Buddha und von Chriftus läßt auf eine fachliche Ubereinftimmung fclieken."

Beide Archaologen kommen somit darin überein, daß fie gunächst eine enge außere Bermandtichaft zwischen den Bildwerten der buddhistischen Runft von Gandhara und dem Bilberschmud der frühdriftlichen Runft finden. Diefer Auffaffung wird fich jeder anschließen, der die Erzeugniffe der beiden örtlich so weit auseinander liegenden Runftsphären vergleicht. Ferguffon zieht zum Bergleich die frühchriftlichen Sarkophage beran, mahrend Smith die Barallele mit dem Bilderschmud der Ratakomben beborzugt. Man mag bas eine oder bas andere tun, in beiden Fällen ftellt fich als eine auffällige, nicht wegzuleugnende Tatsache bie Uhnlichkeit zwischen buddhistischer und frühchristlicher Runft beraus.

Auf ben erften Blid lag es nabe, bei diefer Uhnlichkeit zwischen buddhiftischen und frühchriftlichen Bildwerken bie Frage zu prüfen, wie weit etwa an die Möglichkeit oder an die Wahrscheinlichkeit eines driftlichen Ginfluffes auf den fpateren Buddhismus gebacht werben durfe.

Bincent Smith, zweifellos einer der ausgezeichnetften Forscher auf bem Bebiete ber indischen Runft, halt einen berartigen Ginflug nicht blog für möglich und mahrscheinlich, sondern er zögert nicht zu bekennen: "Für mich besteht fein Zweifel, daß zwischen der frühchriftlichen Runft und ber Schule von Gandhara ein wirklicher Zusammenhang vorhanden ift."

Läßt sich diese Unficht aufrecht halten?

Bei der Untersuchung, ob driftliche Ginfluffe mit im Spiele find, muffen in der Runft von Gandhara zwei Elemente scharf auseinander gehalten werden: 1. der allgemeine fünftlerische Charafter, der in dem Formenichat und der Technit jur Ericheinung tommt; 2. der besondere fünft= lerische Charakter, den der Buddhatppus zeigt. Diese Unterscheidung ift bon Ferguffon und Smith nicht genügend beachtet worden.

Um die allgemeine Uhnlichkeit zu erklaren, welche fich in dem frühdriftlichen Formenschatz und dem Repertoir bon Gandhara zeigt, ift es burchaus nicht notwendig, an einen Ginflug der einen Runft auf die andere Bu benten. Die Rünftler beider Gruppen konnen auch aus einer und berselben Quelle geschöpft und fich eines gemeinsamen, diefer einen Quelle entlehnten Formenschates bedient haben. Gine folde gemeinsame Quelle ift die klassische Runft der römischen Raiserzeit. Die driftliche Runft nahm die Clemente ihres Stils aus bem Formenschat des kaiferlichen Rom. Derfelbe Formenicat der Runft des romifchen Reiches war es, ber nach Gandhara gebracht und dort im Dienste der buddhiftischen Runft verwertet murde.

Der Hinweis auf die Malerei der Katakomben liefert die treffenofte Allustration zum Ursprung der ornamentalen Bestandteile der Runft von Bandhara. Denn das, mas uns in diefen alteften Berfuchen als driftliche Runft entgegentritt, ift in Wirklichkeit nichts anderes als romische Runft, die allmählich mit einem neuen Inhalt erfüllt wird. Die Beziehungen ber frühesten driftlichen Runft zur römischen find bon dem berdienten Ratakombenforscher Migr Wilpert in feinem monumentalen Werke bargelegt worden:

"Das Chriftentum fand in den Anfängen feiner Berbreitung in Rom die Runft auf einer relativ hoben Stufe. Wie es weber in feiner Aufgabe noch in feiner Macht lag, eine neue Sprache zu erfinden, fo mar es ihm auch ichlechterbings unmöglich, mit einem Schlage eine völlig neue Runft zu ichaffen; es ftand vielmehr nichts im Wege, daß es mit ber alten Sprache auch die alte Runft, soweit biefe feiner Lehre und Pragis nicht widersprach, in feine Dienfte nahm. Profani si quid bene dixerunt, non aspernandum, fagt ein Rirchenlehrer noch zu einer Zeit, mo bie Chriften bereits ihre eigene Literatur befagen; um wieviel mehr mußte ein folder Grundfat auf dem Gebiete der Aunft und vor allem zu Anfang, wo bie Silfsbedurftigkeit am größten war, feine Geltung haben! Es ift fogar fehr mahricheinlich, bag die Grabftatten, in benen man die ersten Chriften beifette, gang ober zum Teil von heibnischen Rünftlern ausgemalt wurden, da wir nicht gut annehmen fonnen, bag mit ber Ginführung des Chriftentums in Rom fofort auch eine drift= liche Malerschule entstanden sei. Mußte man sich ja auch in der Skulptur, in Ermangelung von driftlichen Steinmegen, mit Sarkophagen aus heidnischer Bertftatt begnügen. Unter folden Umftanden haben wir es von vornherein als etwas Selbstverftandliches anzusehen, daß wir in der alteriftlichen Runft auf Formen ftogen, die der heidnischen entnommen find."

Der Forscher weist alsdann im einzelnen nach, wie die Rünftler der Ratakomben die dekorativen Clemente der Runft Roms in ihr Runft= repertoir aufnahmen. Die ornamentalen Beftandteile, welche für die Ausfcmudung der unterirdischen Grabftatten bermendet murben, ftammen fast fämtlich aus ber profanen Runft.

<sup>1</sup> Bgl. Die Malereien der Katakomben Roms, Freiburg 1903, 16 ff.

Nun finden wir in den Denkmälern des Rabultales ein Runftrepertoir verwertet, das zu demjenigen der Ratakomben in naber Beziehung ftebt.

Wenn daber zwischen der buddhiftischen Runft von Candhara und der frühchristlichen Runst der Ratakomben Uhnlichkeit vorhanden ift, fo folgt daraus, daß die Bildwerke der Schule bon Beschamar unter dem Ginflug derselben Runft entstanden find, die ihre Mitwirkung gur Berstellung der erften driftlichen Bildwerke lieh. Die Runft, welche in den Dienst des Chriftentums trat, war die Runft des taiserlichen Rom. Aus ihrem Ornamentenschat mählten die Chriften das aus, mas ihnen paßte, und berwendeten es zum Schmude ber Bande. Diefelbe romifche Runft, aus der das Chriftentum der Ratakomben ichöpfte, fand ihren Weg durch die Vermittlung des Handels nach dem Rabultale und ftellte die gleichen Clemente dem Buddhismus zur Berfügung. Daraus erklart fich die überraschende Uhnlichkeit zwischen buddhiftischer und driftlicher Runft in dem allgemeinen Charafter ber Denkmäler Gandharas.

Die Abhängigkeit der dafelbft entstehenden Bildwerke von jener Runft, die allen Erzeugniffen in dem Ornamentenschat die romifche Ursprungsmarte aufdrudte, tritt aber am icharfften hervor in dem Buddhatypus.

Der Ginfluß ber Runft bes romifchen Reiches in Indien fällt geographijd und dronologifd mit dem Umidmung zusammen, der auf einmal das Buddhabild in den Mittelpunkt des Rultus und der Runft ftellt. Bei allen Stulpturen von Gandhara fällt fofort die merkwürdige Darftellung auf, die der Berfonlichkeit Buddhas gegeben wird. Man glaubt fich bei ihrem Anblid aus Indien in den Bereich des römischen Reiches verfett.

Buddha, deffen Geftalt bislang angftlich in ber Runft vermieden murde. erscheint mit einem Schlage in den Denkmälern als Gott und Erlöfer. aber nicht, wie man bei einem Inder erwarten follte, im indischen Bewande, sondern in einer Rleidung, die alle Merkmale eines fremdländischen Ursprungs verrät. Solange dieser Buddha noch als Pring Gotama im elterlichen Sause weilt, tragt er auf den Reliefs ein indisches Gewand. Bon dem Augenblick jedoch, wo er die Laufbahn des künftigen Buddha antritt, geht auch in seinem Gewande ein Wechsel vor. Man follte meinen, gerade als mandernder Afzet werde Gotama das indische Gemand anlegen. Nein! Jede Spur des indischen Afgeten ift in der Rleidung berfcwunden. Buddha wird in einem langen, faltenreichen Gewande bargeftellt. Burdevoll ift die Rechte wie jum Segen ober jur Belehrung

erhoben. Gewandung und Haltung verraten ein fremdes Element. Das Gewand, mit dem der Buddha von Gandhāra angetan ist, war zu keiner Zeit eine indische Kleidung. Es kann keinem Zweisel unterliegen, daß es eine fremdländische Gewandung ist und von außen kommt. Togasähnlich ist das Gewand bei stehenden Figuren so um den Körper gelegt, daß es bis zu den Knöcheln herabfällt und den ganzen Körper verhüllt. Es liegt so enge an, daß die Körperformen sich modellieren. Der Faltenwurf folgt in natürlicher und ungezwungener Weise den Gliedern. Um Halse ist das Gewand umgeschlagen, und das unterliegende Schultertuch kommt zum Borschein.

Unter allen Forschern besteht heute vollkommene Einmütigkeit darüber, daß diese Gewandung aus dem römischen Reiche stammt. So, wie hier Buddha gekleidet ist, kleidete man sich zur Zeit eines Klaudius und Nero im römischen Reiche, also zu jener Zeit, da die römische Provinz Sprien in Handelsbeziehungen zum Kabultale trat.

Ein besonderer Umstand steht damit in enger Berbindung, nämlich die Tatface, daß diefes römische Gewand in demselben Augenblick auftaucht, da Buddha zum erstenmal im Mittelpunkt der Bilder von Gandharg erscheint, als Ausdruck des Umwandlungsprozesses, der sich innerhalb des Buddhismus vollzog. Es ift, als wolle der Rünftler fagen: Der Umwandlungsprozeß, der jest beginnt, vollzieht sich unter Einflüffen, deren Quelle nicht auf indischem Boden, sondern außerhalb Indiens ju suchen ift. Sehr bezeichnend ift in diefer Beziehung das Relief, das die erfte Suldigung an Buddha darftellt. Alle Bersonen tragen indische Rleidung. Indisch ift die gange Umgebung. Inmitten dieser indischen Welt fitt Buddha als Lehrer auf dem Throne mit dem romischen Gewande angetan. Neben ihm ruht auf einem romischen Pfeiler mit romischem Ravitäl bas Symbol feiner Lehre, das Rad des Gefetes. Und die Ornamente, welche die Szene einfaffen, entstammen der Runft der römischen Raiferzeit. Nicht blog Buddha erscheint in dem Gewande, wie es mahrend der ersten Jahrhunderte der römischen Raiserzeit von den Bornehmen in Rom und Athen. in Agnpten und Sprien getragen wurde, dasfelbe Kleid schmudt die Jünger Buddhas, mahrend alle andern Figuren, Götter, Fürsten, Landesbewohner, indische Rleidung beibehalten.

Wenn es sich nun lediglich darum handelte, die Einwirkung der Kunft bes römischen Reiches festzustellen, könnte es genügen, auf den römischen Charakter jenes Gewandes hinzuweisen. Durch dasselbe wird der Nach-

I. Die "Runft von Ganbhara" unter bem Ginflug ber Runft ber rom. Raiferzeit. 99

weis erbracht, daß die Entwidlung der Runft bon Gandhara in die romijche Raiferzeit fällt.

Aber in dem Buddhatypus, der in diesem Gemande Mittelpunkt der Runft wird, wollen angesehene Forscher zugleich eine frappante Uhnlichkeit mit dem frühdriftlichen Chriftustypus erkennen. Das Reliefbild eines driftlichen Sarkophags im Raifer-Friedrich-Museum liefert zu einem Reliefbild Buddhas aus Gandhara im Mufeum für Bolferkunde eine anschauliche Barallele 1. Das Berliner Fragment zeigt den Herrn in erhabener Rube, das Saupt mit dem Nimbus umgeben, die Rechte gum Geffus des Redens oder Segnens erhoben. Diefer Typus fordert geradezu den Bergleich mit dem ermähnten Gandhara-Relief heraus. Buddha trägt ba einen Mantel nach Urt der in den ersten Jahrhunderten der Raiserzeit üblichen Banula, die, mit einem Ausschnitt für den Sals versehen, über ben Ropf gestreift murde und den Körper glodenformig verhüllte, fo daß die Bande, um fichtbar ju werden, den Mantel feitlich hochheben mußten. Die Rechte ift auf die Bruft gelegt und greift in die gur linken Schulter hinaufstrebenden Mantelfalten. Go tommt diefe Buddhafigur febr nabe bem Chriftus bes Berliner Sartophagreliefs 2.

Diese auffällige Übereinstimmung zu erklaren, find zwei Möglichkeiten denkhar:

Entweder ift die Übereinstimmung gurudguführen auf die Rachahmung eines Chriftustypus, oder die Ahnlichkeit beruht auf einem gemeinfamen antiken Modell, das sowohl dem Chriftustypus als dem Buddhatypus ju Grunde liegt.

Bas die erfte Möglichkeit betrifft, fo fei junachft auf die früher ermahnte Studie des Runfthiftoriters Dr Sans Graeven bingemiefen. Die Uhnlichkeit veranlagte ihn zu einem Bergleich einzelner Buge zwischen bem driftlichen und bem buddhiftischen Relief, beffen Ergebnis in der Uberfcrift des Auffages "Gin Chriftustypus in Buddhafiguren" jum Ausdrud tommt. "Ich glaube", so schreibt er, "daß hier ein Fall ber Befruchtung indischer Runft durch frühchriftliche Werte borliegt, der bei Erzeugniffen ber Gandharaschule nicht befremblich fein fann."

<sup>1</sup> Strangowsti, Drient ober Rom? Beitrage gur Gefcichte ber fpatantifen und frühchriftlichen Runft, Leipzig 1901.

<sup>2</sup> Sans Graeven, Gin Chriftustypus in Buddhafiguren (1901) 7. - Grünwebel, Buddhiftische Runft in Indien, Berlin 1900, 156 157.

Der Kunsthistoriker beruft sich hierfür auf das Zeugnis von Vincent Smith, der im Anschluß an den Bergleich indischer Flügelgestalten mit christlichen Engelfiguren gemeint hatte: "Es ist recht wohl möglich, daß die Bildhauer von Gandhāra einzelne Winke von Künstlern aufgriffen, die mit den Kirchen von Kleinasien und Sprien verbunden sind."

Daß jedoch der Buddhatypus von Gandhara im Anschluß an einen Chriftustypus entftanden fein foll, wie Ferguffon ebenfowohl als Smith anzunehmen geneigt find, ist nicht bloß unwahrscheinlich, fondern geradezu unmöglich. Strangowsti nennt zwar die Chriftusfigur des Berliner Reliefs eine Wiederholung "jenes Inpus, mit dem die griechische Runft der großen Blütezeit geiftigen Abel zu tennzeichnen pflegte". Aber dieser angebliche "Chriftustypus als Nachschöpfung eines klaffischen Borbildes" beftand noch gar nicht zur Zeit, als der ihm äußerlich fo verwandte Buddhatypus in Candhara auftam. Der Ursprung ber Schule von Candhara fällt bereits in die erfte Salfte des 1. Jahrhunderts n. Chr., und zwar in die Zeit, da Bundaphar herr von Gandhara mar, wie fich aus den Untersuchungen Senarts ergibt2. Run erscheint ber von bem Chriftustypus angeblich beeinflugte Buddhatypus von Unfang an auf den Denkmälern der Schule von Bandhara in denfelben fest ausgeprägten Bügen, die wir auf allen andern Bildwerken derfelben Begend feben. Bon einer allmählichen Entwicklung des Buddhatypus ift teine Spur mahrnehmbar. Die Rünftler, die den Buddha als Zentralgestalt in den Rreis der buddhiftischen Runft einführten, übernahmen einen in abgeschloffener Durchbildung vorliegenden Typus, der alter ift als der Chriffustypus. Es ift darum unmöglich, daß die Bildhauer den Inpus, nach welchem fie Buddha im Gewande der römischen Raiserzeit darftellten, "durch das Medium der driftlichen Nachschöpfungen erhalten haben", zu denen die griechischen Bortratdarstellungen die Unregung gaben.

Somit bleibt nur die zweite Annahme übrig, daß ein der griechischen Runft entlehnter Thpus ohne die Dazwischenkunft eines Christusthpus als Borbild diente. Aber es ist nicht schlechthin ein griechisches Modell, das nach Gandhära gelangte. Wohl ist es richtig, daß, wie Grünwedel bemerkt, die Buddhasigur von Gandhära "bis zu einem gewissen Grade an die Sophoklesstatue des Laterans erinnert". Dieser Grieche ist jedoch

Graeco-Roman Influence, im Journal of the Asiatic Society of Bengal LVIII 1, 131.

<sup>2</sup> Ngl. ben nächften Abichnitt: Gundaphar und die Runft von Gandhara.

auf seinem Weg von Uthen nach Rom ftart romanisiert worden. Der Buddha, der bor uns fteht, ericheint durchaus nicht in dem Gewande, bas uns auf den borbildlichen hellenischen Bilbern begegnet. Die bort porträtierten Männer tragen keinen fuglangen Chiton, bei ihnen kommt unterhalb des Mantels kein Untergewand jum Borichein, das bei den Buddhafiguren meistens bis zu den Anöcheln reicht. Der Buddhatnbus von Gandhara ericeint im Gewande des Romers der Raiserzeit. Diefes Gewand trug man ebenfogut in Sprien als in Rom gur Zeit, ba bie Raufleute 'des römischen Reiches im Rabultale erschienen. Jene handeltreibenden Fremdlinge aus idem Weften, mit denen Barther und Inder in Berührung traten, lernten diefelben in einer Rleidung fennen, welcher das Gewand am ähnlichsten ift, das auf den Denkmälern von Gandhara Buddha von dem Zeitpunkt an tragt, da er feine Laufbahn als Berkunder einer neuen Erlösungslehre antritt.

In feinem bahnbrechenden Werke "Die liturgifche Gewandung" nennt P. Jof. Braun die buddhiftischen Gandharaftulpturen "mertwürdige Darftellungen, die nicht felten wie ein getreues Bild eines driftlichen Briefters aus alteriftlicher Zeit in seiner liturgischen Gewandung aussehen". Den Grund findet er in dem Rleidungsftud, "mit dem auf diesen Bildwerken Buddha und feine Schüler bekleidet erscheinen, und zwar fo regelmäßig, daß das Gewand eine Art von Charafteristikum derselben bildet" 1.

Den Ursprung dieses Gewandes leitet der Runfihiftorifer direkt aus dem romifden Reiche ber. Aus den profanen wie fruhchriftlichen Monumenten des römischen Reiches 2 weist er den Gebrauch des Gewandstückes innerhalb des gangen Reiches nach und faßt bas Ergebnis feiner Unterfuchung in den Worten gusammen:

"Nicht bloß in Rom, Gallien, Germanien und Griechenland, fondern auch im Orient muß bas Gewand in Gebrauch gemefen fein. Es ift fehr bemerkenswert, baß es ebensowohl auf ben angeführten griechischen Bilbwerten wie auf ben Dofaiten Roms und Ravennas und einer Angahl altdriftlicher Sarkophage vorwiegend bei Darftellungen von Juden vortommt. Auf ben griechischen Monumenten bleibt bas fo bis in bas zweite Jahrtaufend hinein. In fpaterer Zeit, als die Tradition und Schablone die Runft des Oftens beherrichten, mag biefe Gepflogenheit bei ihnen allerbings bloß ein Erbftud aus fruheren Tagen gewefen fein. In ber alteriftlichen griechischen Runft, welcher ftart realistisches Geprage eigen ift, mar fie jeboch ebenfo

<sup>1 3.</sup> Braun, Die liturgifche Gewandung im Ofzibent und Drient, nach Urfprung und Entwicklung, Berwendung und Symbolik, Freiburg 1907, 243.

² Ebb. 240.

wie auf ben burchaus gleichartigen römischen Monumenten wohl nur ein Abbild ber wirklichen Berhältniffe."

Wie kommt es nun, daß dieses Gewand, "das in den Provinzen häufiger als zu Rom bei Zivilisten vorkommt" 1, dasselbe Kleidungsstück, das "auf einer Anzahl altchriftlicher Sarkophage vorwiegend bei Darsstellungen von Juden" gebraucht wird und das in den ältesten Darsstellungen "wohl nur ein Abbild der wirklichen Verhältnisse" war, gerade "eine Art von Charakteristikum" für die Denkmäler von Ghandara wird?

Jene klassische Kunst, die auf den Pfaden des Handels aus dem römischen Reich in das Kabultal eindrang, lieferte das Modell, dem die Buddhasigur nachgebildet wurde. Diese von Kom adoptierte Kunst Griechen-lands war es, die in den Dienst des Christentums trat; dieselbe Kunst ist es, aus deren Inventar die buddhistische Schule von Gandhära den Thpus schöpfte, der ihrer Zentralsigur des Kultus zu Grunde liegt. Aus der gemeinsamen römischen Quelle erklärt sich sonach die Ühnlichkeit zwischen dem Christustypus und dem Buddhatypus. Das Gewand wurde ein "Abbild der wirklichen Verhältnisse", insofern es im Buddhatypus den Mittelpunkt der vom Westen beeinslußten Kunst Gandhäras äußerlich jenen Fremdlingen aus dem römischen Reich assimilierte, mit deren Handel eine neue Kunst — auch eine neue Religion? — in das Kabultal einzgedrungen war.

Der bom Westen kommende künstlerische Einfluß war ein durchgreisender. Er ist nur denkbar unter der Boraussetzung, daß von dorther mährend eines längeren Zeitraums Künstler nach Peschäwar kamen und im Dienste der daselbst herrschenden Fürsten nach römischen Vorbildern arbeiteten.

Und so legen die Bildwerke Gandharas in dem Gepräge römischer Kunst, das sie tragen, dasselbe Zeugnis ab, das aus dem Bilde der römischen Münzen spricht, die an der gleichen Stelle gefunden wurden. Die Landschaft, welche das bevorzugte Ziel des römischen Handels mit Indien geworden war, wurde eine Pflegestätte des Einflusses römischer Kunst.

Diese Landschaft ist es, mit welcher das driftliche Altertum den Apostel Thomas in Verbindung bringt, insofern der alte Bericht ihn als "Künstler" zu einem Fürsten gelangen läßt, der den Hauptsitz seiner Macht in eben jenem Peschawar hatte, wo eine Schule der Kunst als Sprößling der kosmopolitischen Kunst Koms nachgewiesen werden kann.

<sup>1.</sup> J. Braun, Die liturgische Gewandung 2c. 241.

## II. Gundaphar und die Runft von Gandhara.

Daß der Fürst, mit welchem das chriftliche Altertum die Mission des Apostels Thomas in Berbindung bringt, zur Entwicklung jenes römischen Kunsteinstusses in Beschäwar auch persönlich in irgend welcher Beziehung steht, kann aus demselben übereinstimmenden Zeugnis der Münzkunde und Denkmälerkunde erwiesen werden, das uns in den Beziehungen des römischen Handels und in dem Einfluß der römischen Kunst eine doppelte Berbindung gerade der von ihm beherrschten eng umgrenzten Landschaft mit dem römischen Reiche vor Augen rückt. Es lassen sich die folgenden Tatsachen feststellen:

- 1. Die Kunsttätigkeit, wie sie in den Bildwerken der Schule von Peschäwar sich kundgibt, erscheint nicht als die natürliche Weiterbildung und Entsaltung des Saatkornes, das bereits durch den Einsluß der griechischeindischen Fürsten im Nordwesten ausgestreut worden, sondern tritt in ihrer Eigenart plöglich und unvermittelt auf. Bon einer alle mählichen Entwicklung, einem Fortschreiten zu größerer Fertigkeit ist keine Spur wahrnehmbar. Ebenso plöglich, wie die eigenartige Kunstebewegung innerhalb des Gebietes von Gandhāra, und bloß dort, auftritt, geht sie zu Ende. Wohl pflanzt sich die Überlieferung der Schule noch durch einige Jahrhunderte in Nachahmungen fort; aber die technische Fertigkeit, der die Schule ihre besten Werke verdankt, erreicht mit einem Schlage ihr Ende. Daraus folgt, daß der Ursprung der Schule auf bestondere Einslüsse zurückgeht, mit deren Erlöschen auch die Kunst, soweit sie das Werk einer selbständigen Schule ist, ihr Ende erreicht.
- 2. Die Entwicklung und Blüte der Schule von Peschäwar verlief innerhalb eines eng umgrenzten Zeitraumes. Die große Uhnlichkeit der Bildwerke untereinander verbietet, dieselben über eine allzu große Zeitzdauer zu verteilen. Die überwiegende Masse der dis jetzt bekannten Skulpturen gehört dem 1. und 2. Jahrhundert n. Chr. an. Es mag im einzelnen schwer halten, zu bestimmen, welchem Jahrhundert sie zuzurechnen sind; aber daß die Hauptmasse in diesen Zeitraum verlegt werden muß, darüber kann heute kaum mehr ein Zweisel bestehen.
- 3. Die ältesten Bildwerke von Gandhara können nicht später als auf bas 1. Jahrhundert angesetzt werden. Den höhepunkt ihrer Entwicklung

<sup>1</sup> Zum Folgenden vgl. Burgess, The Gandhara Sculptures, im Journal of Indian Art 1898, Nr 62, S. 23 ff.

erreichte jedoch die Schule im 2. Jahrhundert. In der ersten Hälfte des 1. Jahrhunderts erscheinen zum erstenmal die harakteristischen Eigentümslickeiten, durch welche sich die Denkmäler in Gandhära so scharf von den buddhistischen Bilderzytlen der Denkmäler Zentralindiens abheben. In der ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts hat die Kunst von Gandhära ihre endschlige Ausprägung erhalten. Es wäre, wie Burgeß in Übereinstimmung mit den beiden maßgebenden französischen Forschern Senart und Foucher hervorhebt, ganz willkürlich gehandelt, wollte man die swichtigsten Denksmälergruppen einer späteren Zeit zuweisen.

4. Daraus folgt, daß die Schule von Peschäwar sich unter jenen Landesherren entwickelte, die während des 1. und 2. Jahrhunderts über Gandhara herrschten. Nun läßt sich aus den Münzen der Nachweis liesern, daß während dieses Zeitraumes Peschäwar nacheinander die Hauptstadt der parthisch-indischen und der sththisch-indischen Herrschaft war. Damit ist sestgestellt, daß jene Schule, welche in so enger Fühlung mit der römischen Kunst ihre Vildwerke schule, mit den Fürsten jener beiden Dynastien verbunden ist. Diese Fürsten werden noch genauer bezeichnet durch Senart, wenn er das Ergebnis seiner grundlegenden Untersuchung über die Kunst von Gandhara in die Worte zusammenfaßt: "Es sind die beiden Namen Gundaphar und Kanishta, um die sich die wichtigsten Denkmäler von Peschäwar gruppieren." Das bedeutet, daß die Schule von Gandhara unter dem Einfluß römischer Kunst sich entwickelte, als Peschäwar nacheinander die Hauptstadt des hervorragenosten parthischen und des mächtigsten stythischen Fürsten war.

Darüber, daß die Blütezeit jener Schule mit dem Höhepunkt der schthisch-indischen Herrschaft über den Rordwesten Indiens zusammenfällt, hat niemals ein Zweifel bestanden. Es ist eine längst bekannte Tatsache, daß der Buddhismus in der neuen Gestalt, welche die Kunst von Gandhāra zeigt, sich einer außerordentlichen Förderung seitens des Königs Kanishka erfreute. Die archäologischen Forschungen des letzten Jahrzehnts haben darüber neues Licht verbreitet. Die überraschendste Bestätigung aber fand die Tatsache, daß die Kunst des römischen Reiches im Dienste der Herrscher von Gandhāra stand, in dem kostbaren Funde, der den Namen des Königs Kanishka mit dem Namen eines griechischen Künstlers verbunden zeigt.

<sup>2</sup> Smith, Early History 224 ff.

<sup>1</sup> Bgl. Journal Asiatique 1890, 8. Serie, XV 153.

Bei bem Funde, der im Sahre 1909 gemacht wurde, handelt es fich um nichts mehr und nichts weniger als um das große Reliquienheiligtum, das der mächtige Forderer des Buddhismus, Ranishta, über der Afche Buddhas im Anfang des 2. Jahrhunderts n. Chr. in der Umgebung des beutigen Befcamar errichten ließ. Bon diesem Reliquienheiligtum hat uns ber dinefijde Bilger Siuen-Thfang eine glanzende Schilderung entworfen. Er beschreibt es als das größte und prachtvollfte buddbiftifche Baumerk, das er in Indien gefehen. Nach feinen Angaben befand fich dasfelbe öftlich von der Hauptstadt des Reiches. Aber alle Spuren des Denkmals maren verschwunden, bis der frangofische Forscher Foucher, dem wir die ausgezeichneten Untersuchungen über Gandhara verdanten, die Aufmerksamkeit auf einige merkwürdige Erdhügel lenkte, die sich eine halbe Meile weit von Beschawar entfernt zeigen. Er sprach sofort die Bermutung aus, daß möglicherweise diese Bügel das alte Beiligtum bededten. Die Andeutung wurde von dem Chef der archaologischen Kommission für den Nordwestbezirt, Dr Spooner, aufgegriffen 1. Als einer ber Bugel freigelegt wurde, fließ Dr Spooner auf eine Reliquienkammer. Die Dechplatte mar eingefallen; aber in einer Ede ftand noch aufrecht und fast unverlett ber Reliquienschrein, der angebliche Überreste Buddhas barg. Der Schrein enthielt ein Bronzekaften. Darinnen fand fich ein kleines Gefag aus Bergkriftall mit einigen verkohlten Anochenteilchen. Waren es wirklich Überrefte Buddhas? Go fehr diese Frage die Aufmerksamkeit in Anspruch nehmen konnte, fo trat fie boch für den Archaologen gang gurud bor bem bildnerischen Schmud und der Inschrift, die zu Tage kamen, als das Bronzegefäß gereinigt murbe. Rach und nach tamen zierlich gestaltete Figurchen jum Boricein und bazwischen eine in fein punktierten Linien ausgeführte Inschrift. Der Dedel des Bronzegefäßes zeigte eine geöffnete Lotusblume mit einem Buddha in figender Stellung, dem anbetend zwei Schuler zur Seite fteben. Die Augenwand des Gefäßes zeigte in Sochrelief griechische Umoretten, welche einen wellenförmig gewundenen Rrang hielten, zwischen deffen Windungen Buddhafiguren eingefügt waren. Doch das höchfte Intereffe rief die gentrale Figur mach, die größer als alle andern Geftalten in hervortretender Stellung ausgeführt mar: eine Königsgestalt in aufrechter, ftebender Saltung amifchen zwei geflügelten Benien, die einen Siegeskrang

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> BgI. Notes on Archaeological Exploration in India 1908—1909, by J. H. Marshall; Journal of the Royal Asiatic Society, Oct. 1909, 1056 ff: The stūpa of Kanishka and relicks of the Buddha.

hielten. Wen die Gestalt darstellte, darüber ließ die Inschrift keinen Zweifel, die deutlich den Namen des Kanishka als Geber zeigte. Die größte Überraschung aber bereitete die Inschrift durch den griechischen Namen, der mit dem Namen des Königs verbunden war. Die Entzisserung enthüllte einen "Agisalaos" als Künstler im Dienste des Königs Kanishka.

Die Bedeutung Diefes Fundes bedarf feiner Erläuterung. Das Brongegefäß, das den Namen des ftythischen Beberrichers von Beichamar mit dem Ramen eines Griechen berband, der in seinem Dienfte arbeitete, ftellte die Tatface vor Augen, daß in der Hauptstadt von Gandhara die Runft der römischen Raiserzeit am Hofe des dort regierenden Fürsten Bermendung fand. Ranishta mar der Zeitgenoffe der Raifer Sadrian und Martus Aurelius. Der Anfang feiner Regierung muß um das Jahr 120 angesett werden, alfo beiläufig hundert Jahre nach dem Regierungsanfang feines parthischen Borgangers Gundaphar in demfelben Gandhara. demnach die Legende von dem parthischen König berichtet, der fich aus ber römischen Probing Sprien einen "geschickten Rünftler" ju berichaffen fucte, damit derfelbe in feinem Dienste arbeite, das liegt in dem infdriftlichen Zeugnis eines Fundes, der in eben jener einft von Gundaphar beherrichten Stadt gemacht murde, als geschichtliches Bortommnis verburgt. Berade fo, wie die Inschrift die Namen Ranishta und Agifalaos, den ffpthijd-indischen Ronig und den griechisch-romischen Runftler verbindet, fo verknüpft die Legende Gundaphar und Thomas, den parthifch-indischen Rönig und den fprisch-römischen "Künftler", an demselben Ort, welcher der Schauplat einer unter dem Ginfluß romifder Runft tätigen Schule geworden mar. Nur ein Zeitraum von hundert Jahren liegt zwischen Gundaphar und Ranishta. Es ift die Periode, mahrend welcher die Sauptmaffe jener Bildwerke entstand, die den Stempel romifcher Runft als unzweideutige Ursprungsmarke tragen.

Bedeutet Kanishka als Herr von Gandhara den Höhepunkt der Kunst, der jene Werke schuf, so führt uns Gundaphar in die Anfänge jener merkwürdigen künstlerischen Bewegung, welche zur Folge hatte, daß Bildhauer aus den asiatischen Provinzen des römischen Reiches ihren Weg in den Nordwesten Indiens fanden. Der Ursprung der Schule fällt mit der Zeit zusammen, da über Gandhara der parthisch-indische Fürst regierte, mit welchem das christliche Altertum den Apostel Thomas verbindet. Die Regierung dieses mächtigsten aller parthischen Könige, die über

das Rabultal herrschten, begegnet sich mit dem außerordentlichen Aufschwung des See- und Handelsverkehrs zwischen dem römischen Reiche und Andien.

Die parthischen Fürsten, die an ber Oftgrenze des eigentlichen parthifden Reiches auf indischem Boden eine Sonderherrschaft errichtet hatten, folgten derfelben Bolitit der Freundschaft mit Rom, welche jene parthische Dynastie einschlug, die fich an der Weftgrenze Barthiens auf armenischem Boden festgesett hatte. Während die parthischen Großkönige aus dem Sause der Arsakiden in steter Rehde mit Rom lagen, suchten jene Barther. die im Often und im Weften eine felbständige Macht auf fremdem Boden begründet, Anschluß an Rom. Wie die armenischen Barther, fo legten die indischen Barther besondern Wert auf freundschaftliche Beziehungen jum römischen Reiche. Rom war machtig. Geit Auguftus hatte fich Die Runde von der Macht und dem Reichtum der Herrin der Welt immer mehr unter den Boltern des Oftens verbreitet. Romifche Legionen fanden zwar nicht den Weg bis an die Grenze Indiens wie einst die Phalangen Alexanders d. Gr.; aber der Beg, ber dem römischen Abler über Land versperrt blieb, öffnete fich dem Handel quer über den Indischen Dzean. Auf seinen Schwingen erschien die römische Handelsflotte an der Nordfüste Indiens.

Bon dem Ruhm und der Macht des großen Reiches im Westen angezogen, traten die parthisch-indischen Fürsten in Berkehr mit jenen Provinzen, welche den Handel zwischen Rom und Indien vermittelten.

Die Annalen der chinesischen Geschichte haben uns in den Beschreibungen, die sie von Shrien, seinem Wohlstand und seiner Kunst entwerfen, die Tatsache ausbewahrt, daß diese Provinz als Vermittlerin der Handelsbeziehungen zwischen Ost und West der Herold der Größe und Macht des römischen Reiches geworden war. Derselbe sprische Unternehmungszeist, der den Namen des Kaiserreiches bis in das Herz Chinas getragen hatte, trug ihn in das nordwestliche Indien bis tief in das Kabultal, wo die parthische Herrschaft aufgerichtet war.

Der Handelsverkehr schuf besondere Beziehungen zwischen Sprien als Industriezentrum des römischen Reiches und jenem Peschäwar, das der Areuzungspunkt der innerasiatischen Handelsstraßen war. Bermittlerin dieser Beziehungen war die blühende Handelsstraßen war das nordwestsauf der wichtigen Handelsstraße, die bon der Küste durch das nordwestsliche Indien nach Gandhara führte.

Die Beziehungen befdrantten fich aber bald nicht mehr auf den Sandel. Dem Sandel folgte die Runft. Die reiche und mächtige Probing Sprien mar der Schauplat einer großartigen Bautätigkeit geworden, und die Runde von der Pracht ihrer Bouwerte hatte fich durch den Sandel zu den parthisch-indischen Fürsten fortgepflangt, als der Ruf von dem Wohlftande Spriens bis in die fern gelegenen Lander bes Oftens brang. So bahnte fich römische Runft den Weg nach Gandhara. Das Ergebnis liegt in den Denkmälern des Rabultales bor.

Als ein Zeuge des machtvollen Ginflusses, den der Name des romischen Reiches bis in die entfernte Landschaft Nordindiens ausübte, fiehen beute die Denkmäler der Schule von Beschawar vor uns. Aber in ihrem ornamentalen Charafter bedeuten fie noch mehr. Sie fteben vor uns als der archaologische Interpret einer dunkeln Überlieferung der driftlichen Borgeit. Die Sprache derfelben klang ebemals fo fremd, fo fagenhaft. Und fiebe da, mas nur ein Mythus zu sein schien, taucht bor dem Auge des Archaologen aus dem Schutte ber Ruinen in Bildern und Münzen und Inschriften als historische Wirklichkeit auf!

Bas alle Merkmale einer Dichtung an fich trug, rudt auf bem Boden einer bom romischen Reiche beeinflugten Runft ber hiftorischen Bahrheit nahe. Wer hatte jemals auf den Gedanken kommen konnen, daß in jenen treuherzigen künftlerischen Darstellungen der Borzeit, die St Thomas als Baumeifter im fernen Indien mit Magftab und Megichnur bor Augen führen, eine alte hiftorische Erinnerung in das Dunkel der mittelalterlichen Rathedralen hineinleuchtete! Denn fobiel wenigstens ift jett nachgewiesen, daß tatsächlich das Reich des Königs, an dessen Hof Thomas berufen wird, zu seiner Zeit der Schauplat einer Kunft murde, die unter dem Einfluß der Runft des romifchen Reiches ftand. Die Archaologie des indifchen Altertums gibt also eine wortgetreue Interpretation jener Uberlieferung des driftlichen Altertums, die den Apostel als "Rünftler" in das Land des Parthers Gundaphar verpflanzt — "wortgetreu", insofern fie die Tatsache vor Augen stellt, daß das dem Apostel in der Legende gugewiesene parthisch = indische Arbeitsfeld gerade burch besondere Beziehungen des handels und der Runft mit jener römischen Proving verbunden ift, von der das Chriftentum ausging.

# Secifte Thefe.

In der Legende, die den Apostel Thomas mit dem parthisch-indischen König Gundaphar verbindet, pflanzt sich die historische Erinnerung an eine Missionsreise des Apostels nach dem Nordwesten Indiens fort, welche in der Kirche von Edessa als eine literarische und liturgische Überlieferung bewahrt wurde.

Im Zeitalter des Apostels Thomas war die römische Provinz Syrien durch Beziehungen des Handels und der Runst mit dem Nordwesten Indiens, d. h. mit jenem Gebietsteile verbunden, in welchem der von der Legende erwähnte König als historische und zeitgenössische Persönzlichkeit wieder entdeckt worden ist.

Ist es gestattet, auf Grund dieses archäologischen Ergebnisses für die indische Missionsreise des Apostels Thomas historische Glaubwürdigkeit in Anspruch zu nehmen?

Von Anfang an wurde an die Spize der ganzen Untersuchung die Unterscheidung gestellt zwischen historischer und künstlicher Legende und diese Unterscheidung auf den ersten Teil der Legende eingeschränkt, der von der Missionsreise des Apostels in das Reich des Königs Gundaphar berichtet. Liegt hier eine historische Legende, d. h. eine Erzählung vor, die, wenngleich sagenhaft ausgesponnen, doch auf einer historischen Tatsache beruht, oder haben wir es lediglich mit einer dichterischen Verherrlichung der Gründung der indischen Kirche zu tun?

Der Beweis für den Sat, daß in der Überlieferung, welche dem Apostel Thomas Indien als Arbeitsfeld zuweist, die geschichtliche Erinnerung an eine Missionsreise erhalten geblieben ist, muß gegründet werden auf die inneren und äußeren Merkmale der historischen Glaubwürdigkeit.

## I. Die inneren Merkmale der hiftorischen Glaubwürdigkeit.

Unter inneren Merkmalen der Glaubwürdigkeit sind diejenigen Data der Legende zu verstehen, deren Bezeugung durch den altüberkommenen Bericht nur erklärlich wird unter der Boraussehung, daß der Apostel Thomas tatsächlich nach Indien und zwar in den Nordwesten Indiens gekommen ist.

Die historischen Elemente, welche in die Legende verwoben sind, lassen sich auf zwei grundlegende Data zurückführen: auf die Berbindung des Apostelnamens mit dem Namen eines parthisch-indischen Königs und auf

dessein Beziehungen zur Kunst des Westens. Aus dieser doppelten Beziehung ergibt sich die Schlußfolgerung, daß der Kern der Überlieserung, d. h. die Kunde von einer Missionsreise, welche den Apostel Thomas in Berbindung brachte mit einem parthisch-indischen Reiche, nicht erfunden sein kann, sondern auf historischer Grundlage beruhen muß.

Der leitende Gedanke der Beweisführung ift folgender:

Sowohl der Name des Königs als dessen Beziehungen zur Kunst des römischen Reiches sind ausschließlich in der Überlieserung des christlichen Altertums erhalten geblieben. So bedeutend die Herrschaft jenes Königs auch einst war, wie sich jett aus dem Zeugnis der Münzkunde ergibt, und so tiefgreisend der Einsluß römischer Kunst gewesen, wie die Denkmalkunde bezeugt, so sind doch beide Tatsachen außerhalb des christlichen Altertums ganz unbekannt geblieben. Die Erinnerung daran wäre überhaupt vollständig untergegangen innerhalb des Gesamtkreises der literarischen Überlieserung, wenn sich nicht die Überlieserung des christlichen Altertums treuer erwiesen hätte als die des prosanen Altertums, indem sie beide Tatsachen in Berbindung mit der historischen Überlieserung einer Missionsereise des Apostels Thomas nach Indien ausbewahrte. Darauf stützt sich der weitere Beweis.

Um nämlich diese Verbindung zu erklären, gibt es nur zwei Möglichkeiten: Entweder hat der Versasser der Akta die Verbindung dieser verschiedenen Momente frei erfunden oder er hat sie aus einer bereits in Umlauf besindlichen Überlieserung übernommen. Das erste ist undenkbar. Es bleibt daher nur übrig, daß der Versasser diese Verbindung aus einer bereits vorhandenen Überlieserung schöpfte. Gab es aber eine ältere Überlieserung, welche den Königsnamen mit dem Apostelnamen verband, dann geht diese literarische Verbindung der beiden Namen auf eine historische Verbindung der beiden Persönlichkeiten zurück. Mit andern Worten:

Gine dichterische Romposition ist zwar die Legende in ihrer vorliegenden Gestalt. Biele Einzelzüge verraten sich auf den ersten Blick als ein Erzeugnis phantasiereicher Ersindung. Aber sowenig Gundaphar und die Runstbeziehung seines Reiches ein Werk der Ersindung sind, sondern sich in vollem Einklang mit den historischen, chronologischen und geographischen Data des indischen Altertums besinden, ebensowenig kann angenommen werden, daß ihre Verbindung mit Thomas ein Erzeugnis dichterischer Wilkür sei. Der Verfasser, dem die Legende ihre heutige Gestalt verdankt, erfand nicht die Kombination von Thomas und Gundaphar, sondern

übernahm die Verbindung des christlichen Glaubensboten und des parthisch=
indischen Königs so, wie er dieselbe als überlieserung vorsand. Es war
die Runde von einer Missionsreise des Apostels Thomas in das Reich
jenes Königs. So sagenhaft ausgeschmückt diese Kunde bereits sein
mochte, so hielt sie trozdem historische Erinnerungen in dem Namen des
Königs sest, mit welchem der Name des Apostels verslochten wird. Aber
nur deswegen konnte die darin sich fortpslanzende überlieserung den Namen
des Königs und dessen Beziehung zur Kunst des Westens ausbewahren,
weil die Missionsreise wirklich stattgefunden und den Apostel in das Reich
jenes Königs geführt hatte.

Der Schwerpunkt der Beweisführung liegt daher in dem Nachweis, daß sowohl die Berbindung des Königsnamens mit dem Apostelnamen, als die Beziehung dieses Königs zu der Kunst des Westens nicht erst im Laufe der Legendenbildung erfunden sein kann.

#### 1. Thomas und Gundaphar.

Die Verbindung von Thomas mit Gundaphar entsprang weder der dichterischen Einbildungskraft des Verfassers der Akta, noch ist sie ein Erzeugnis der Willkür freier Legendenbildung; das ergibt sich aus einer einfachen Darlegung des historischen Sachverhaltes.

Überrafchen muß es, dag der Rame bes Konigs ausschlieglich in der driftlichen Literatur bortommt. Sat es einen Ronig Diefes Namens gegeben, der mit bem romischen Reich in Berbindung ftand, wie es bon Gundaphar in der Legende behauptet wird, dann follte man meinen, eine Erinnerung an ihn hatte fich nicht bloß in ber driftlichen Literatur, sondern auch - und vielleicht vor allem - in ber geographischen Literatur ber Raiserzeit erhalten können, die fo manchen indischen Namen aufbewahrt bat. Als Ergebnis der Durchforschung aller Dentmäler ftellt fich jedoch die Tatfache heraus, daß felbst der bloge Name Gundaphar dem historischen Wortschaße des gesamten klassischen und orientalischen Altertums fremd ift. Er ist ein novum und unicum. Für andere historische Namen, auch wenn fich die Identität der Trager nicht nachweisen läßt, läßt fich wenigstens eine Barallele beibringen, die zeigt, daß der Rame in Gebrauch mar. Der Umftand jedoch, daß fich ju Gundaphar gar fein Unalogon findet, mußte ben Eindruck ermeden, daß bie Wortbildung nichts weiter als eine willfürliche Wortprägung mar, frei ersonnen, um damit eine ebenfo frei ersonnene Personlichkeit als Bindeglied zwischen Thomas und Indien zu

gewinnen. Die Legendendichtung nahm fich nicht einmal die Mübe, bas Erzeugnis ihrer phantafievollen Schöpfung unter einem ber vielen in Umlauf befindlichen hiftorischen Namen Indiens oder Berfiens zu verbergen. Bor bem Forum der hiftorifden Kritit ichien baber die Berfonlichkeit, Die mit einem folden Ramen bezeichnet mar, jede Dafeinsberechtigung zu berlieren. Wie foll ein Name geschichtliche Erinnerungen fortpflanzen, ber nur in einem verdächtigen Binkel der apokryphen Literatur ein fagenhaftes Dasein fortlebt, mahrend das gesamte romifch-griechische und indischerfische Altertum ichweigt?

Es hat sich indessen noch immer als bedenklich erwiesen, aus dem blogen Schweigen der Quellen Schluffolgerungen zu Ungunften einer Überlieferung zu ziehen. Das lehrt wieder diefer mit dem Namen des Apostels Thomas zusammen genannte Königsname.

Es wurde bereits gezeigt, wie die Erforichung des indischen Altertums Die Personlichkeit des Ronigs der hiftorischen Wirklichkeit gurudgegeben bat. Müngen und Inschriften haben in dem Träger des Ramens einen Zeitgenoffen des Apostels nachgewiesen. So ist es Thomas allein, deffen Andenken der Ranal wurde, durch den dieser historische Rame in der literarifchen Überlieferung fich fortpflanzte, mahrend er in der gefamten profanen Literatur gemeinsam mit vielen andern parthischen und fintbifchen Rönigsnamen verloren ging. Gine folde Berbindung des Apostelnamens und des historischen Königsnamens kann nicht wohl auf die Willfür frei schaffender Legendenbildung und dichterischer Ginbildungskraft gurudgeführt Das ergibt sich aus dem Charakter der Legende.

Die Thomas-Legende, wie sie heute in den Atta vorliegt, verherrlicht die Grundung der indischen Rirche durch einen Apostel. Gehort sie barum unter jene große Rlaffe von Gründungsgeschichten, bei denen die Legenden= bildung darauf ausgeht, die Gründung in ein möglichst hohes Alter und auf eine ehrwürdige Perfonlichkeit gurudzuführen? Un und für fich fteht einer folden Unnahme nichts entgegen. Die Gründung der indifden Rirche geht zweifellos in ein fehr hobes Alter gurud. Fürs erfte brauchen wir dabei überhaupt nicht an eine bestimmte Perfonlichkeit zu benken, an einen Glaubensboten, der nach Indien tam, um das Ebangelium ju berfünden. Der römische handel hatte ben Weg nach Indien gefunden. Gine wenn auch noch so kleine sprische oder griechische Riederlaffung bot den natur= lichen Boden für die Entwidlung einer driftlichen Gemeinde, fobalb Chriften fich unter den Raufleuten befanden, die ihren Glauben als ein gemeinschaftliches Bekenntnis pflegten. Der Raufmann zog ben Glaubensboten nach fich. Sprien oder Ugppten fandte Briefter. Damit mar ber erfte Unfat ju einer Rirche in Indien gegeben, aber auch jugleich ju einer fonell sich entwidelnden Legendenbildung, die bestrebt mar, die Anfange der Rirche im fernen Indien an ehrmurdige Erinnerungen angufnupfen. Sandel und Schiffahrt brachten die Runde bon den erften Unfangen driftlichen Lebens aus den indischen Safenpläten nach dem Westen gurud. Die Nachricht fand ihr Echo in den fprifden und griechischen Gemeinden Rleinafiens. Je mehr die Runde in diefen bon Begeifterung für die Musbreitung des Glaubens erfüllten Rreisen in Umlauf tam, um fo naber lag der Unreig, Die Ergählung möglichft mirtungsboll wiederzugeben und ben Gindrud durch Ausschmudungen zu fteigern. Ergablung und Wieder= ergahlung eröffneten den "Prozeg der Sagenbildung". Bei diefem Prozeg zeigt fich die häufig wiederkehrende Erscheinung, daß der Gindruck, den Ereigniffe hinterlaffen, im Laufe ber Zeit in einer einzelnen herborragenden Berfonlichkeit zusammengedrängt wird. Namentlich tritt dies bei Gründungs= geschichten leicht zu Tage.

So ware es an und für fich wohl benkbar, daß der Thomas-Legende als einzige Tatfache nur bie vielleicht ins apostolische Zeitalter gurudgebende Ausbreitung des Chriftentums an der Rufte Indiens ju Grunde lage. Das Streben, den Anfangen der indischen Rirche einen besonders ehrwürdigen Charakter zu geben, hatte dazu geführt, einen Apostel mit ihnen in Berbindung zu bringen. Die Bahl fiel auf Thomas. Eine wirkliche geschichtliche Grundlage hatte dann die Berbindung des Apostels mit der ersten Ausbreitung bes Chriftentums nicht. Der historische Gehalt beschränkte fich auf die tatfächlich im apostolischen Zeitalter erfolgte Brundung einer Chriftengemeinde in Indien, Die dadurch in besondere Beziehungen gur fprifchen Rirche trat, daß fie bon dorther ihre Priefter und Bifchofe bezog. Unter dieser Voraussetzung konnte die Legende nur insoweit eine geschichtliche Grundlage für fich beanspruchen, als fie eine Berberrlichung ber ins aboftolische Zeitalter gurudgebenden Unfange jener engen Beziehungen bedeutete, die zwischen der indischen und der sprifchen Rirche seit fehr früher Zeit geschichtlich bezeugt find.

So dunkel auch der Ursprung der Christengemeinden sein mag, so stehen doch drei Tatsachen außer Zweifel: 1. Das Borhandensein dieser Gemeinden geht tief in das christliche Altertum zurück. 2. Diese Gemeinden standen, soweit sie sich historisch nachweisen lassen, immer in engen

Beziehungen zu Sprien. 3. muß die Tatsache herborgehoben werden, daß dieselben sich gerade an jenem Punkte Indiens befinden, wo, wie nachsgewiesen wurde, seit dem Anfang der christlichen Zeitrechnung ein lebhafter Handel mit dem römischen Reiche seinen Hauptstützpunkt hatte.

Im hinblick auf diese dreifache Tatsache wäre die Möglickkeit nicht von der hand zu weisen, daß die alten Christengemeinden Indiens und deren Beziehungen zu Sprien in die älteste Zeit, vielleicht sogar in die der Apostel zurückgehen, ohne daß an ihrer Gründung ein Apostel beteiligt ist. Die in der sprischen Kirche fortlebende uralte Erinnerung an die Anfänge der indischen Kirche konnte der Ausgangspunkt einer legendenhaften Gründungsgeschichte werden. Die Tatsache der Gründung der Kirchen im apostolischen Zeitalter würde dann allein die geschichtliche Grundlage der Thomas-Legende bilden. Die Gründung durch den Apostel Thomas jedoch wäre eine freie Ersindung, die bezweckte, die Anfänge durch die persönliche Mitwirkung eines Apostels zu verherrlichen.

Nun verbindet aber die Legende den Apostel durch den Königsnamen nicht mit dem Süden, sondern mit dem Norden. Dadurch setzt sie sich in Gegensatz zu dem uralten Glauben, der in der sprischen Kirche Indiens fortlebte, daß der Apostel Thomas das Christentum im Süden Indiens begründete.

Und gerade der Umftand, daß die alteste literarische Gestalt der Uberlieferung, wie fie in den Thomas-Atten erhalten ift, den Apostel weder mit den fübindischen Sandelsbeziehungen des romifden Reiches noch mit den südindischen Beziehungen der sprischen Rirche in Berbindung bringt. sondern mit einem Namen, der in der profanen Überlieferung vollständig untergegangen war, leiht der Glaubwürdigkeit der Überlieferung ein bedeutendes Gewicht. Allerdings ftellt fie fich dadurch in Gegenfat ju ber unter den fprifch=malabarischen Chriften fich fortpflanzenden Überlieferung, die die Gründung ihrer Rirche auf Thomas gurudführt. Aber dadurch beweift die Uberlieferung, welche in den Thomas-Atten fich fortpflangt, daß fie nicht im Dienste einer Tendeng ftand, die nachträglich Berbindungen erdichtete, um der Gründung der Rirche Indiens einen apostolischen Charafter Wohl feiert die Legende in ihrer vorliegenden poetischen aufzudrücken. Geftalt die Gründung der Rirche Indiens durch Thomas. Ware fie aber unter bem Ginflug und gleichsam im Dienste jener alten driftlichen Gemeinden Gubindiens entstanden, um die Unfange in ein möglichft ebrwürdiges Alter hinaufzuruden, dann hatte fie zweifellos den Apostel in ben Süden Indiens geführt. Und es wäre ein leichtes gewesen, geographische und historische Namen zu finden, mit denen der Namen des Apostels verbunden werden konnte, um der Erzählung ein historisches und indisches Rolorit zu geben, Namen von südindischen Königen, welche längst durch die Kaufleute bekannt geworden, von südindischen Häfen, welche den römischen Geographen seit Plinius vertraut waren. Statt dessen taucht ein Königsname auf, der sonst vollständig unbekannt ist. Unter solchen Umständen ist die Annahme einer freien Ersindung ausgeschlossen.

Es gab so viele parthische Königsnamen, wie die Münzen zeigen, Namen von Fürsten und von Satrapen, die auf parthische Herkunft hinweisen: Maves, Azes, Azilises, Bonones, Spalahores, Spalagadames, Spalhris, Spalirises, Pakores, Zeionises, Sanabares, Arsakes. In Umlauf waren die Goldmünzen der bedeutenden sththischen Fürsten Kadphises, Kanishka, Huvishka, Basudeva. Dazu kommen noch die Namen griechischer Fürsten, die wenigstens an einzelnen Punkten des Nordwestens dis in den Anfang der christlichen Zeitrechnung hinein herrschten. Aus allen Namen, griechischen, parthischen, stythischen, holt sich der Berkasser der Akta den einen Namen Gundaphar hervor, der selbst als parthischer Name nirgendwo sonst vorsfommt.

Um die Tragweite dieses Beweismomentes zu würdigen, muß ferner daran erinnert werden, daß die parthisch-indischen Fürsten, zu denen Gundaphar gehörte, bereits seit einem Jahrhundert vom Schauplaz des nordwestlichen Indien verschwunden waren, als die Überlieserung von des Thomas Fahrt nach Indien die Fassung erhielt, welche in den Akta vorliegt. Die Entstehung der Akta wird in die erste Hälfte des 3. Jahr=hunderts gesetzt.

Um jene Zeit war die Erinnerung an die parthisch-indischen Fürsten längst erblichen vor dem Glanz ihrer stythisch-indischen Nachsolger. Diese hatten ein viel größeres und mächtigeres Reich gegründet. Ihr Einsluß machte sich durch das ganze nördliche Indien geltend. Als Herren von Gandhära erfreuten sie sich eines Ansehens, wie es die Parther nie besessen. Bon dem mächtigsten unter ihnen ersahren wir ausdrücklich, daß in seinem Dienste Künstler des römischen Reiches standen. Heute wissen wir auf Grund des Zeugnisses der Denkmalkunde, daß gerade unter den stythisch-indischen Fürsten die Kunst von Gandhära ihren Höhepunkt ereichte. Die parthischen Kamen Arsakes, Pakores, Gundaphar, Abdagases waren begraben und vergessen. Als Förderer der Kunst standen im Vordere

grund Kanishka, Hubishka, Basudeva. Und nun taucht auf einmal in dem Kreise, aus dem die Thomas-Akten hervorgingen, hundert und mehr als hundert Jahre nach dem Erlöschen der parthischen Dynastie, ein parthischer Königsname auf, der für die römisch-griechischen Schriftsteller derzielben Zeit so wenig Bedeutung hatte, daß er auch nicht die leiseste Spur hinterlassen hat. Es ist ein Name, der selbst als Wortbildung ein Unikum darstellt. Durch volle achtzehn Jahrhunderte war das Vorhandensein eines solchen Namens ganz unbekannt.

Bielleicht wird jemand einwenden, dag dem Berfaffer ber Legende baran gelegen fein tonnte, ben parthifchen Charatter des indischen Miffions= feldes hervorzuheben, in das er Thomas gelangen ließ. Wenn jedoch das die Absicht mar, fo ftanden andere Namen zur Berfügung, die den parthischen Ursprung viel deutlicher jum Musbrud brachten und als parthische Rönigsnamen den Bewohnern Spriens und Rleinafiens auch bertrauter waren, 3. B. Batores und Arfates. Man wurde es verftehen, wenn der Berfaffer, um feinem Roman ein hiftorisches Kolorit zu geben, einen Dieser historischen Namen mit Thomas verbunden hätte. Das waren parthische Namen, die auch in den literarischen Kreisen bekannt sein konnten, welche der Legende ihre heutige Faffung gaben. Der Berfaffer der Legende mabit hingegen einen Namen, zu dem sich sonst nirgendwo ein Analogon findet. Bon einem Barther Gundaphar ift in der langen Reihe der Großkönige und Satrapen bon Parthien nichts bekannt. Aber gerade diefer Name, ein parthisches ἄπαξ λεγόμενον, wird hervorgezogen und mit Thomas verbunden. Und es trifft sich, daß der Träger jenes Namens ein Zeitgenoffe bes Apostels ift. Geradezu überraschend aber ift die genaue Kenntnis der zeitgenöffischen Entwicklung bes Reiches von Gundaphar, die ber Berfaffer der Akta dadurch berrat, daß er eine Kunst ermittelt, die sich in Abbangigkeit bom Ginflug des romifchen Reiches entwickelte. Im Falle jener freien Rombination mußte man zugestehen, daß die Redaktion bes Legendenstoffes "Thomas und Gundaphar" von einem ganz auffallenden und außerordentlichen Glud begünftigt wurde. Die Brude, die fie mit Hilfe dieses Zeitgenossen baut, um Thomas aus Sprien nach Indien ge= langen zu laffen, paßte so vorzüglich zu dem Berkehr, der zwischen dem römischen Reich und Indien im allgemeinen und zwischen Sprien und Gandhara im besondern bestand, als mare fie die natürliche Grundlage einer hiftorischen Verbindung des Apostels mit dem König. Obicon die literarische Berbindung der beiden Namen ein willfürliches Erzeugnis der frei schaffenden Legendenbildung wäre, so stimmten doch alle geographischen, historischen, dronologischen Verhältnisse in einer Weise, wie es sonst nur der Fall ist bei einer Überlieferung, die an eine historische Wirklickeit anknüpft. Der Verfasser der Legende müßte ganz besondere archäologische Nachforschungen angestellt haben, um in dem König jenen Zeitgenossen zu entdeden, der allen Anforderungen der Geschichte und Geographie entsprach.

Es genügt, diesen Tatbestand klarzulegen, um sofort zu erkennen, daß die Verbindung des Königsnamens mit dem Namen des Apostels keine bloße Ersindung des Versassers der Akta sein kann. Es bleibt also nur die Annahme übrig, daß der Versasser der Akta die Verbindung von Thomas und Gundaphar einsach so übernahm, wie er sie in einer in Umlauf besindlichen Überlieserung vorsand, als historische Erinnerung. Als historische Überlieserung, die in jeder Beziehung mit den Zeitwerhältnissen übereinstimmte, konnte die Verbindung von Thomas und Gundaphar aber nur deshalb fortleben, weil die Erinnerung an die Missionsreise, welche beide Namen verband, auf historischer Grundlage ruhte. Das erhellt noch deutlicher aus dem zweiten inneren Merkmal der Glaubwürdigkeit.

#### 2. Thomas und Gandhara.

Die Berbindung des Abostels mit dem Namen eines Königs, der Begiehungen gur Runft bes Weftens unterhalt, läßt fich nur ertlaren unter ber Boraussetzung, daß die Runde bon der Miffionsreife eine hiftorische Erinnerung aufbewahrt. Die Idee von der Verwendung eines Künftlers im Dienste des Rönigs scheint auf den ersten Blid lediglich dem Zwede zu dienen, die Ausbreitung des Evangeliums im Bilde des Aufbaues eines himmlischen Balaftes zu schildern. Diese Borftellung ift so tief in den älteften Urkunden des Chriftentums begründet und wird in fo mancherlei Wendungen jum Ausdruck gebracht, daß es an fich nicht überrafchen dürfte, wenn die Erfindungsgabe des Berfaffers der Atta fich biefer Borftellung bedient hatte, um darauf die poefievolle Erzählung einer indischen Runftler= fahrt aufzubauen. Ein gang anderes Geficht gewinnt aber die Sache, wenn es sich herausstellt, daß tatsächlich in einem Teile Indiens Rünftler aus dem Weften bei der Ausschmudung von Bauwerken Berwendung fanden. Läßt sich der Beweis erbringen, daß sich in Indien oder in einem Teile Indiens eine Kunft ausbildete, die deutliche Spuren des fprifchen Ginfluffes trägt, dann ift uns in der Ergählung, daß Thomas

an einen "König der Inder" verkauft wird und als "Künstler" nach Indien zieht, ein Zug überliefert, der sich in auffallendem Einklang mit den zwischen Indien und dem Westen bestehenden Beziehungen der Kunst befindet. Die Legende geht, indem sie Thomas auf diese Weise nach Indien gelangen läßt, von einem geschichtlichen Zuge aus, der jener Reise von vornherein ein historisches Kolorit gibt.

Gleichwohl würde man zu weit gehen, wollte man aus jener Übereinstimmung sofort einen sichern Beweis für die Glaubwürdigkeit der Überslieferung ableiten. Die Tatsache künstlerischer Beziehungen konnte dem Bersasser der Legende durch Reiseberichte der Kaufleute, in deren Begleitung Künstler nach Indien suhren, bekannt sein, oder diese hatten vielsleicht Gelegenheit gehabt, indische Bauwerke zu sehen, an deren Herstellung griechische oder römische Künstler beteiligt waren. Das mochte den Bersasser der Legende auf den Gedanken bringen, sich jener Beziehungen als Brücke zu bedienen, um den Apostel nach Indien gelangen zu lassen. Der Borwand, der von der Kunst hergeholt wurde, gab so der Erzählung einen geschichtlichen Anstrich. Die Fahrt nach Indien fügte sich als Künstlerfahrt in den Rahmen der Zeitverhältnisse ein.

Mit der Feststellung solcher allgemeinen Runftbeziehungen zwischen Indien und dem Westen läßt sich daher zu Gunften der Glaubwürdigkeit einer indischen Missionsreise ebensowenig etwas entscheiden wie mit dem Nachweis allgemeiner Beziehungen des See- und Handelsverkehrs. Solche Momente vermögen der Erzählung historisches Kolorit zu geben, aber nicht mehr. Was den handelsbeziehungen ein fo großes Gewicht als Beweismoment für den hiftorischen Charakter der Überlieferung verleiht, ift der Umftand, daß ein gang bestimmtes Gebiet, namlich gerade die weit gegen Norden hinausgeschobene Grenzlandschaft, wo König Gundaphar als hiftorifche und zeitgenöffische Berfonlichkeit nachgewiesen ift, durch einen befondern Sandelsverkehr dem romischen Reich nahegerudt mar. Wenn fich nun nachweisen läßt, daß berfelbe Teil Indiens, welcher gur Beit des Apostels Thomas unter parthischer Herrschaft stand und zum römischen Reich Handelsbeziehungen unterhielt, auch Schauplat einer Runft mar. die erfichtlich vom Weften beeinfluft murbe, fo wird dadurch die Glaubwürdigkeit der Erzählung in ein gang neues Licht gerückt. Denn unter diefer Voraussetzung tann es doch taum als ein Luftgebilde der freien Erfindung angesehen werben, daß die "Rünftlerfahrt" des Apostels mit bem Namen eines Königs berbunden wird, in deffen Reich tatsachlich Künstler aus dem Westen beschäftigt wurden. Die Überlieferung, welche dem "König der Inder" den Wunsch beilegt, einen geschickten Künstler aus Sprien zu erhalten, beruht jedenfalls soweit auf geschichtlicher Wahrbeit, als es erwiesen ist, daß in das Reich jenes Königs, in das Thomas als "Künstler" eingeführt wird, tatsächlich Künstler aus dem römischen Reiche kamen.

Dafür aber, daß die Überlieferung Thomas als "Rünftler" mit einem König verbindet, in deffen Dienste Rünftler arbeiteten, die dem Besten entstammten, scheint nur eine Erklarung bollig ju genügen, Die nämlich. daß die literarische Berbindung des Thomas und Gundaphars auf einer historischen Verbindung beruht, beren Erinnerung in der Überlieferung fortlebte. Die Überlieferung pflanzte mit dem Ramen des Königs auch die Erinnerung an fünftlerische Beziehungen fort, die zwischen beffen parthischindischem Reich und dem romischen Reich bestanden. Die Tatsache folder Beziehungen war ebenso spurlos verloren gegangen wie der Name des Rönigs, der mit jener Runft verbunden ift. Wie der Rönig als hiftorifche und zeitgenössische Berfonlichkeit aus den Ruinen ausgegraben werden mußte, fo murde mit ihm aus dem Schutte der Baudentmaler auch eine Runft hervorgezogen, in deren Erzeugniffen fich der enge Zusammenhang mit dem Runfteinflug des Westens berriet. Go wird durch die Ergebniffe der Archäologie ein anschaulicher Rommentar zu der "Rünftlerfahrt" des Apostels nach Indien geboten. Die Landschaft, in welche die Legende den bl. Thomas führt, ist nicht mehr ein blog als traumhaftes Gebilde exi= ftierendes Märchenland, fondern ein icharf umgrenzter Gebietsteil Indiens. Sie ift der Mittelpunkt einer parthischen Berrichaft. Und der "König ber Inder", beffen Rame vergebens in der Überlieferung des flaffifchen Altertums gesucht wird, ift feine mythische Geftalt, sondern eine machtvolle geicictliche Berjonlichkeit. Die Beziehungen, welche zwischen feinem Reich und Sprien bon der Legende borausgefest werden, find nicht eine Grfindung der Ginbildungstraft, fondern liegen in dem Aufschwung des fprifchen Sandelsverkehrs mit dem nordweftlichen Indien als geschichtliche Tatfache bor.

Es wird allgemein zugestanden, daß unter den äußeren Ursachen, welche die Ausbreitung des Christentums begünstigten, kein Faktor so wirksam zu den ersten Erfolgen beigetragen hat als die Leichtigkeit des Berkehrs und die Rührigkeit des Handels innerhalb des der römischen Herrschaft unterworfenen Gebietes. An dem Handelsverkehr hatte der Sprer den

hervorragendsten Anteil 1. Das machte den kühnen Unternehmungsgeist, der als Erbteil in den sprischen Städten fortlebte, zum natürlichen und erfolgreichen Pionier, als das Christentum von Sprien aus seinen Ersoberungszug durch die Welt antrat.

Auf sprischem Boden stand die Wiege des Christentums. Dieselbe Provinz, welche im Handel unter allen Provinzen des römischen Reiches neben Ügypten den ersten Plat einnahm und in gewisser Beziehung auch vor Ügypten den Borrang behauptete, war berusen, die Heimat jener religiösen Bewegung zu werden, die von Anfang an einen unwiderstehlichen Drang, sich auszubreiten, entfaltete. Der sprische Glaubensbote brauchte bloß dem sprischen Kausmann zu folgen. Weit über die Grenzen des römischen Reiches hinaus erschloß der Kausmann dem Apostel die Wege bis in den fernen Often.

Nun unterhielt Sprien so enge Beziehungen zu dem Nordwesten Indiens, daß das Christentum in dem Augenblick, wo es sich, der Bahn der Handels-wege folgend, gegen Osten auszubreiten begann, geradezu auf den See-weg hingedrängt wurde, der den sprischen Kausmann nach den Häfen des Nordens von Indien und von dort in das parthische Transitsand des Seidenhandels führte. Die Hauptstadt Spriens war es, deren Macht und Reichtum bis nach China bekannt geworden, dasselbe An-tu oder Antiochia, das dem Christentum den Namen gab. Kühne Handelsexpeditionen wurden von den sprischen Industriezentren aus nach dem fernen Export- und Transitsand der Seide unternommen. Derselbe Unternehmungsgeist, der den sprischen Kaufmann bis an die Schwelle Chinas führte, wies dem Missionär den Weg nach dem parthisch-indischen Reich, wo jener Fürst herrschte, den die Überlieferung mit dem Apostel Thomas verbindet.

Wäre uns auch nichts bekannt von einer indischen Missionsreise, die an den Namen des Apostels Thomas geknüpft wird, so würde sich die Frage

¹ Anjchaulich äußert sich hieronymus über den sprischen handelsgeist: Usque hodie permanet in Syris ingenitus negotiationis ardor, qui per totum mundum lucri cupiditate discurrunt et tantam mercandi habent vesaniam, ut occupato nunc orbe Romano, inter gladios et miserorum neces quaerant divitias, et paupertatem periculis fugiant (In Ezech. l. 8, c. 27, v. 16; Migne, P. L. XXV 255). Nicht weniger bezeichnend ist ein Bort Salvians: Consideremus solas negotiatorum et Syricorum omnium turbas, quae maiorem ferme civitatum universarum partem occupaverunt, si aliud est vita istorum omnium quam meditatio doli et tritura mendacii (De gubernatione Dei 4, 14, 82; Migne, P. L. LIII 87).

nach religiösen Einstüffen von selbst nahelegen, seitdem kommerzielle und künstlerische Beziehungen nachgewiesen sind. Der Handel war es gewesen, der den Weg nach Gandhära erschlossen hatte. Römisches Gold war durch jenen Kanal in solcher Menge eingedrungen, daß es die Beherrscher des Kabultales bewog, den römischen Golddenar in Form und Gewicht nachzuahmen. Durch denselben Kanal waren die Elemente römischer Kunst in Gandhära eingeströmt. Gesellte sich zu Handel und Kunst nun auch auf demselben Wege die Religion?

Gerade die Runft ift es, die der Überlieferung, welche das Christentum in der Berson des Apostels Thomas mit Gandhara verbindet, am deutlichften bas Gebrage einer hiftorischen Erinnerung aufdrudt. Bas am eheften ein Bug bichterischer Ausschmudung zu fein ichien, enthullt fich am augenfälligsten als Bug einer echten geschichtlichen Überlieferung, obaleich von derselben das romische Altertum nicht die leifeste Runde aufbewahrt hat. Das Gebiet, das den hauptsitz der Macht jenes parthischen Fürsten bilbet, ber fich aus Sprien einen Rünftler zu berschaffen sucht, zeigt einen Ginfluß tlaffischer Runft, wie er fich fonft nirgendwo in Indien bekundet. Des Apostels "Künftlerfahrt", fofern fie Beziehungen der Runft mifchen Indien und Sprien voraussett, ichien alle Merkmale einer bem Boden freier Sagenbildung entsprungenen Erzählung zu tragen. Und nun kommt die Archaologie und weist nach, daß gerade das Land, in das Thomas als Runftler eingeführt wird, nicht blog unter dem allgemeinen Einflug jener flassischen Runft ftand, die seit dem 3. Jahrhundert v. Chr. mit der Herrschaft der Griechen in den Nordwesten Indiens eindrang, sondern daß es ber Schauplat einer gang neuen, bom romischen Reich ausgebenden Runftbewegung murde. Die Hauptstadt des parthisch-indischen Königreiches Beschamar erscheint als ber Sitz einer besondern, für sich beftehenden Schule, die einen Zweig der togmopolitischen Runft Roms barftellt. Die Bildwerke jener Runft berleihen dem Grengland Gandhara ein einzigartiges funsthiftorisches Geprage. Der Thpus der Denkmaler, die unter bem Namen Runft bon Gandhara zusammengefaßt werden, entstand in derfelben Gegend Indiens und ausschließlich in der Gegend, wo jener König herrschte, der fich nach den Utta um einen Rünftler aus Sprien bemuhte. Derfelbe Bundaphar, ber in der Legende als Zeitgenoffe mit dem "Architekten" Thomas berbunden erscheint, ift einer der beiden Fürften, die, wie bie Archaologie nachgewiesen hat, in engster Beziehung zur Runft von Gandhara fteben. Alles das läßt fich nicht auf ein freies Spiel ber Legendenbildung zurückführen. Die literarischen Kreise, in denen die Akta entstanden, fanden bereits die Berbindung des Apostels mit jenem König vor. Nicht die Sinbildungskraft des Berfassers der Akta war es, welche jene Kunstbeziehungen zum römischen Reiche an den Namen des Königsknüpfte, um damit die allgemeine Borstellung eines geistigen Baues zu verweben, wie der Glaubensbote ihn aufzurichten berusen ist. Es war die Kunde einer indischen Missionsreise des Apostels, die ihm mit dem Namen des Königs die Erinnerung an jene Kunstbeziehungen vermittelte, die sich erst nach vielen Jahrhunderten wieder im Lichte der archäologischen Forschung als Tatsache herausgestellt haben. Sinzig und allein die Kunde von jener apostolischen Fahrt war es, welche eine Erinnerung an den Sinsluß der Kunst des Westens auf Indien bewahrt hatte. Was die profane Überlieferung als für sie belanglos preisgegeben hatte, das behielt Bedeutung für die christliche Überlieferung durch die Verbindung mit dem Andenken an den Apostel.

Mit der Feststellung dieses Tatbestandes ist die Untersuchung an dem Punkte angelangt, wo die Frage entsteht: Lassen sich die inneren Merkmale, welche jener Kunde den Stempel der Glaubwürdigkeit aufzudrücken scheinen, durch äußere Merkmale der Glaubwürdigkeit ergänzen und bestätigen?

## II. Die äußeren Merkmale der historischen Glaubwürdigkeit.

Es ist von vornherein klar, daß die Berbindung der Namen Thomas und Gundaphar irgendwo fortgelebt haben muß, um zur Kenntnis des Berfassers der Akta zu gelangen. Sebenso einleuchtend ist, daß eine Überslieferung, die mit dem Apostel einen Namen verbindet, der als geschichtslicher Königsname so vereinzelt dasteht, daß er nur für eine einzige Gegend und für einen einzigen Punkt nachweisbar ist, nicht im Unsbestimmten herumgeschwirrt sein kann, sondern innerhalb eines bestimmten Kreises festgehalten worden sein muß.

Wenn sich nachweisen ließe, daß der hl. Thomas als Apostel Indiens in Kirchen und Bevölkerungsgruppen verehrt wurde, die seit ältester Zeit durch einen mehr oder weniger regen Berkehr mit Indien verbunden waren, dann wäre der natürliche Kanal gefunden, durch den die Erinnerung an des Apostels Fahrt nach Indien als eine zuverlässige Kunde überliesert werden konnte. Mochte sich nach und nach mit der Überlieserung auch noch so viel phantastisches Beiwerk als Erzeugnis der ausschmückenden und

erweiternden Einbildungskraft verweben, die ununterbrochene Verbindung mit Indien gibt eine gewisse Bürgschaft, daß der Kern der Überlieferung sich tropdem als eine zuverlässige und historische Nachricht durch jenen Kanal fortpflanzen konnte.

Am nächsten liegt die Annahme, daß die Erinnerung an den Apostel Indiens mit jener Kirche in besonderer Weise verbunden ist, welche frühzeitig berusen war, das indische Apostolat des hl. Thomas durch Entsendung von Glaubensboten fortzusezen. Eine Kirche, die den Borzug genoß, durch besondere Bande des Apostolats mit Indien verbunden zu sein, hatte ein naheliegendes Interesse, die Erinnerung an die Fahrt des hl. Thomas auch als ein besonderes Bermächtnis zu pflegen. Der Kanal, durch den die historische Erinnerung sich fortpslanzte, gibt eine um so stärkere Bürgschaft der Glaubwürdigkeit, je tiefer die Nachricht in das christliche Altertum zurückreicht und je näher die erste deutliche Spur des Borhandenseins einer solchen Überlieferung dem apostolischen Zeitalter liegt.

Läßt sich eine Kirche nachweisen, in welcher die Überlieferung von dem Wirken des Apostels Thomas in Indien seit alter Zeit gepflegt wurde? Stand jene Kirche seit alter Zeit in so nahen Beziehungen zu Indien, daß die Nachricht von dem indischen Apostolat als eine glaubwürdige Kunde an sie gelangen und in ihrer Mitte erhalten werden konnte?

Die Kirche von Edessa gibt die Antwort. Auf dem Boden dieser altehrwürdigen Kirche ist die älteste Berehrung des hl. Thomas als des Apostels von Indien nachweisbar.

### 1. Edeffa und die Rirche Indiens.

Edeffa bildete von 132 v. Chr. bis 244 n. Chr. die Hauptstadt bes kleinen Königreiches Osrhoene. Diese Herrschaft war von einem Stamm aus dem Norden Arabiens gegründet worden. Durch Trajan kam sie in Abhängigkeit von Kom. Seine geographische Lage machte Edessa in den Kriegen mit den Parthern und später mit den Persern zu einem wichtigen Platz für die Kömer. Frühzeitig fand das Christentum hier Eingang. Mag es auch historisch unhaltbar sein, daß die Kirche bereits durch einen gewissen Addai, angeblich einen der 72 Jünger, gegründet wurde, so ist doch soviel sicher, daß seit dem Ansang des 2. Jahrhunderts

<sup>1</sup> Zum Folgenden vgl. R. Duval, Histoire politique, religieuse et littéraire d'Édesse, Paris 1892: Tixeront, Les Origines de l'Église d'Édesse et la légende d'Abgar, Paris 1888.

Die hier gegründete driftliche Gemeinde fich immer kräftiger im kirchlichen und literarischen Leben entwickelte. Ursprünglich bon Jerusalem abhängig, fam Edeffa gegen Ende des 2. Jahrhunderts unter den Metropoliten von Antiochia, als unter Konig Abgar IX. bas Chriftentum Staats= religion wurde. Von diesem Zeitpunkt leitet fich der mächtige Aufschwung des driftlichen Lebens ber. Edessa wurde ein religiöses und literarisches Zentrum der Kirche Spriens und trat durch den Ginflug, den die Schule von Edessa auf das firchliche Leben ausübte, mehr und mehr ebenbürtig den Schulen von Antiochia und Alexandria an die Seite. Der Aufschwung ichien einen Augenblick bedroht, als Abgar den Intrigen der antichriftlichen Partei jum Opfer fiel. Der Fürst murde bon Raiser Rarakalla entthront und 216 in Retten nach Rom geschleppt unter dem Borgeben, er sei ein Freund der Parther. Der Triumph der antidriftlichen Partei mar jedoch von kurzer Dauer. Unter dem Rachfolger Rarakallas, Raifer Alexander Severus, erhob fich die Rirche bon Edeffa zu neuer Rraft, und zwar in zweifacher Beziehung: 1. als Mittelpunkt einer bedeutenden Tätigkeit auf dem Felde der firchlichen Literatur und Wiffenschaft; 2. als Ausgangspunkt einer immer weiter gegen Often fich ausbreitenden Miffionstätigkeit. Die Schule von Edeffa wurde in engem Anschluß an Antiochia nicht nur eine Stüte des Glaubens für Sprien, sondern ein Mittelpunkt der Glaubensberbreitung für Barthien und Mesopotamien. Darüber hinaus aber begann fie immer regere Missionsbeziehungen zu Indien zu unterhalten. Das indische Apostolat murbe eine bevorzugte Tätigkeit der Rirche bon Edeffa.

Diesem Apostolate waren die Wege bereitet worden durch die in das 1. Jahrhundert zurückreichende Verbindung, die zwischen Sprien und Indien sowohl nach dem Süden als nach dem Norden bestand. Zwei Tatsachen sind dabei im Auge zu behalten: 1. es war der Handel Spriens, der seit dem 1. Jahrhundert die wichtigsten Beziehungen zu Indien unterhielt; 2. es ist die Kirche Spriens, welche durch die ältesten Bande mit den historisch nachweisbaren frühesten christlichen Gemeinden Indiens verknüpft ist.

Aus dem Handelsverkehr hatten sich frühzeitig enge Beziehungen zwischen Kaufmann und Glaubensboten ergeben. Es war der sprische Handel, der die junge Kirche Spriens zuerst in Fühlung mit Indien brachte. Tatsächlich ist es denn auch die Kirche Spriens, zu der die

<sup>1</sup> Bgl. Dritte These I: Der römische Handel mit Sübindien, oben S. 52 f.

ältesten Pflanzstätten des Christentums auf indischem Boden historische Beziehungen unterhalten. Aus Sprien erhielten die an der Malabarküste und Koromandelküste bestehenden christlichen Kirchen ihre Bischöse und Priester. Die alten christlichen Gemeinschaften in Indien waren, soweit sie sich zurückverfolgen lassen, immer sprisch: sprisch in der Sprache des Kitus, sprisch in der Abhängigkeit von einer Kirche Spriens, in der sie die Mutterkirche verehrten.

Unter allen Kirchen Spriens vermag aber keine so glaubwürdige Beziehungen zu diesen Pflanzstätten des Christentums nachzuweisen als Edessa. Die Erinnerung daran lebt bis auf den heutigen Tag in der Geschichte der altsprischen Christengemeinden Indiens fort. Es lassen sich in der Geschichte der Beziehungen jener Gemeinden zu Sprien zwei Perioden unterscheiden. In späterer Zeit sehen wir die sprischen Christen der Malabarund Koromandelküste abhängig von Bagdad. Seit spätestens dem 11. Jahrundert ist es der sproschaldäische Metropolit von Babylon, der für Indien Sorge zu tragen beginnt. Dieser Periode der Abhängigkeit von Babylon geht jedoch eine ältere edessenische Periode voraus, während welcher Edessa es ist, das Bischöse und Glaubensboten entsendet. Diese Periode beginnt zur Zeit, da die Schule von Edessa, ausgezeichnet durch ihre Regsamkeit auf dem Gebiete der sprischen Literatur, im wahren Sinne ein Herd des Eisers für die Ausbreitung des Evangeliums in Parthien und Indien wurde.

Mit dem indischen Apostolat der Kirche Edessas erscheint nun von Anfang an enge verbunden die Berehrung des Apostels von Indien.

In doppelter Weise ist diese Berehrung auf dem Boden Sdessageugt: 1. durch die Entstehung der Thomas-Akten, welche mit der Schule von Sdessa verslochten ist, 2. durch die Übertragung der Reliquien des Apostels von Indien nach Sdessa. Sowohl durch die literarische Versherrlichung, die in der Absassung der Thomas-Akten zum Ausdruck kommt, als durch die liturgische Verherrlichung, die sich in der Übertragung der Reliquien kundgibt, empfängt die Erzählung von des Apostels Fahrt nach Indien eine wertvolle äußere Stütze. Das eine wie das andere setzt eine festgewurzelte alte Überlieferung voraus. Die alte Kirche von Sdessa als Hüterin dieser Überlieferung legt somit für den historischen Charakter der indischen Missionsreise ein glaubwürdiges Zeugnis ab.

#### 2. Edeffa und die Entstehung der Thomas:Aften.

Die Entstehung der Thomas-Akten, d. h. die Abfassung jener poetischen Erzählung, durch welche die historische Erinnerung an die Verbindung der beiden Namen Thomas und Gundaphar ihre endgültige Gestalt erhielt, ist in den literarischen Areisen der sprischen Kirche zu suchen. Das ergibt sich aus der Tatsache, daß der Urtert in sprischer Sprache abgefaßt war.

An dem sprischen Ursprung des Urtextes kann heute nicht mehr gezweiselt werden 1. Bedenken mochten bestehen, solange es fraglich schien, ob jene Hymnen, welche in die Akten verwoben sind, dem ursprünglichen Text angehörten. Seitdem es jedoch außer Zweisel gestellt ist, daß die lhrischen Partien dem griechischen Text nicht weniger als dem sprischen Text eigentümlich sind, kann über die Sprache des Urtextes eine Meinungsverschiedenheit nicht mehr bestehen. Durch die ausgezeichneten Untersuchungen von Macke 2 ist die ursprünglich sprische Absassing sämtlicher Gedichte erwiesen. Auf Grund dieses Nachweises muß der Urtext überhaupt als ursprünglich sprisch angenommen werden. Dies erössnet den Weg zur Urquesse

<sup>1</sup> Über die Ursprache sagt Bonnet in der letten Ausgabe von 1903 S. xx f: "E sermone graeco in syriacum conversa esse et ipsi Wrightio (II xIV) et aliis viris doctis consentaneum videbatur — etiam nuper ita sentiebant Bollandiani (cf. Anal. XVIII [1899] 276, 4) -, cum primus quod sciam suspicatus est R. Schroeter (Zeitschr. der Deutschen Morgenl. Ges. XXV [1871] 327, sed cf. 328 370; cf. etiam Macke, Theol. Quartalschr. LVI [1874] 3 sqq ac praecipue 25 26), dein exemplis confirmavit Th. Noeldeke (apud Lipsium II 2, 423, nam aliter idem iudicarat Zeitschr. der Deutschen Morgenl. Ges. XXV [1871] 670 sq 671 676) librum syriace a principio scriptum, dein in linguam graecam conversum esse. Quae res cum esset gravissima ad decernendum, quantum auctoritatis esset codicum graecorum cum libro syriaco concentui tribuendum, ipse ut potui graeca cum anglicis conferendo iudicare conatus sum. Malueram fateor - nam homo sum et tantum laboris in Graeculi alicuius interpretis verba impendisse pigebat — librum primitus graece scriptum esse. Sed quo plura colligebam et pensitabam, eo difficilius videbatur illud obtinere, atque eo plus in dies libro U, Syri constantissimo comiti, concedebam. . . . Eo perveneram, cum F. C. Burkitt benignissime mihi misit ea quae hac de re scripserat, The Original Language of the Acts of Judas Thomas (Journal of Theol. Studies I [1900] 280 sqq), dein dum etiam per literas dubitationes quasdam meas diluit, illa: Another Indication of the Syriac Origin of the Acts of Thomas (l. s. II [1901] 94), quibus res videtur confecta esse, nec diutius iam dubitari posse quin liber graecus noster de syriaco expressus sit, sed de syriaco hic illic paulo pleniore ac praesertim in gnosticis integriore (cf. Lipsius I 237 325)."

<sup>2</sup> Sprische Lieber gnostischen Ursprungs, in ber Tübinger Theol. Quartalichr. LVI (1874) 49-52 69 70.

ber liberlieferung. Denn wenn es feststeht, daß die Überlieferung jene Fassung, in der sie heute vorliegt, in sprischer Sprache erhielt, so waren es literarische Kreise der sprischen Kirche, welche der Überlieferung die Gestalt gaben, die sich auf den Beziehungen des parthisch-indischen Königs Gundaphar zu Sprien aufbaut. Daraus folgt, daß es die Kirche Spriens ist, in der die Erinnerung an des Apostels Thomas Missionsreise nach Indien gehütet wurde. Das entspricht aber aus beste den tatsächlichen Beziehungen, die zwischen Sprien und Indien bestanden.

Wenn es eine Rirche gibt, in deren Rreis die Runde von der Berbindung mit Indien aufbewahrt werden konnte, fo ift dieselbe in jenem Teile des römischen Reiches ju suchen, in welchem alte Beziehungen des Bandels ju Indien bestanden. Das ift die romifche Proving Sprien. Die besondere Teilnahme Spriens an dem Handelsverkehr mar der naturliche Boden, auf dem die Erinnerung an die Berbindung des Apostels mit dem parthischen König bon jenen sprifchen Raufleuten gepflegt werden tonnte, die SandelBreisen nach Indien unternahmen und in sprifchen gattoreien an der Rufte Indiens fich langere Zeit aufhielten. Die Rirche Spriens ftand feit altefter Zeit in fo enger Berbindung mit Indien, daß mir im poraus ju der Annahme berechtigt find, es sei im Bereiche der iprifden Rirche die Bflege jener Uberlieferung ju fuchen, welche die Grundung der indischen Rirche auf den Apostel Thomas gurudführt. Und innerhalb der Rirche Spriens feben wir uns von feibft auf einen beftimmten literarischen Rreis bingewiesen; für bie besondere Pflege ber alten Überlieferung weisen uns die Unfange der fprischen Literatur fofort nach Ebeffa.

Schon der Umstand, daß Edessa den frühesten Ausgangspunkt' der aufblühenden sprischen Literatur bildete, legt die Bermutung nahe, daß die Akta als ursprüngliches Erzeugnis der sprischen Literatur in den literarischen Kreisen Edessa entstanden sind. Diese Bermutung wird untersstützt durch die Lieder, welche in die Erzählung von des Apostels Fahrt nach Indien eingeschoben sind. Es ist bereits darauf hingewiesen worden, daß die Gesänge zweisellos in sprischer Sprache ursprünglich abgefaßt waren und als solche Bestandteil des sprischen Urtertes bildeten. Nun wird allgemein zugestanden, daß die Lieder in dem Charakter ihrer mystischen Dichtung den Geist jenes Dichters und Philosophen widers

<sup>1</sup> Bgl. Duval, La Littérature Syriaque, Paris 1899.

spiegeln, der im Zeitalter des Königs Abgar das geiftige Leben von Edeffa beherrichte. Das ift Bardefanes 1. Der Inhalt der "Beihelieder" führt in den Mittelpunkt des literarischen Schaffens, das unter dem Ginfluß dieses mertwürdigen Mannes enge verbunden erscheint mit dem Aufichwung, den Edeffa mahrend der Regierung des Königs Abgar nahm. Um das Jahr 154 als Sohn reicher persischer oder parthijder Eltern zu Edeffa geboren, genoß Barbefanes als Jüngling einen febr vielseitigen Unterricht in Sierapolis im Sause eines beidnischen Briefters, der ihn in alle Geheimniffe der babylonischen Weisheit einführte. Im 25. Lebensjahr empfing er, angeregt durch die Homilien des Bischofs Syftaspes von Edeffa, die Taufe. Seine Annahme des Chriftentums mar aufrichtig und ernft. Seit jener Reit arbeitete er gemeinsam mit Abgar, deffen personlicher Freund er mar, um Edeffa jum Mittelpunkt des kirchlichen und literarischen Lebens zu machen. In der Treue gegen seinen Glauben wurde er auch nicht erfdüttert, als den toniglichen Freund Entthronung und Rerter traf. Bardefanes ftarb zu Edeffa um das Jahr 2202.

In den vielen rühmenden Aussagen der kirchlichen Schriftsteller über seine Gelehrsamkeit und seine rednerische, dichterische und musikalische Begabung spiegelt sich die geistige Bedeutung und der Einfluß des Mannes wider. Der Einfluß des Philosophen wurde beeinträchtigt durch gewisse religiös-philosophische Irrümer, die in den phantastischen Borstellungen von Geist und Materie zu Tage treten. Um so bedeutender war die Einwirkung auf das Literaturleben. Namentlich als Dichter von Hymnen entfaltete er eine außerordentlich fruchtbare Tätigkeit. Er erfand eigene Melodien zu seinen Liedern und ließ dieselben von Chören vortragen.

Nun verraten die Lieder, welche in die Erzählung von des Apostels Fahrt nach Indien verwoben sind, so deutlich das Gepräge seines Geistes, daß Forscher wie Nöldeke, v. Gutschmid, Lipsius, Macke in Bardesanes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Encycl. Brit., 9. edit., XXII 827, Art. "Syriac Literature" by W. Wright. Dieselbe umfassende Arbeit Wrights, die auch separat erschien: A short History of Syriac Literature, London 1894, liegt der Stizze in der 11. Auslage der Encycl. Brit. XXVI 310 f zu Grunde.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The Catholic Encycl. II 293, Art. "Bardesanes": His acceptance of Christianity was perfectly sincere; nor do later stories, that he left the Catholic Church and joined the Valentinian Gnostics out of disappointed ambition, deserve much credit.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cureton, Spicilegium Syriacum, containing remains of Bardesan etc., London 1855.

ben Verfasser der Lieder erblicken. Mit der Urheberschaft der Lieder ist aber auch zugleich die nahe Beziehung zum Ursprung des Urtertes der Thomas-Ukten festgestellt, deren Bestandteil jene Lieder von Anfang an bildeten.

Die Unregung gur Bearbeitung ber Thomas-Aften fieht im Zusammenhang mit dem indischen Apostolat der Rirche Edeffas. Als Erbin der Miffionswirksamkeit des Apostels Thomas wollte Edessa in besonderer Weife Buterin der Überlieferung fein, welche die Erinnerung an die Unfänge jener Birtfamteit aufbewahrte. In der Berherrlichung des Apostolates. das Thomas in Indien eröffnet, konnte fie mit Recht die Berherrlichung ihres eigenen Apostolates feben. In der Beschreibung des indischen Arbeitsfeldes, das dem Apostel zugefallen mar, rudte das entlegene Missionsfeld nabe, in das Edeffa feine Glaubensboten fandte; in der Darftellung der Arbeit des Apostels murde die Wirksamkeit geschildert, in der Edeffa jene apostolische Arbeit fortsetzte. Das mar ein Gegenstand, ber auf ben für den Ruhm der Rirche Edeffas raftlos tätigen Dichter eine besondere Ungiehungstraft ausüben mußte, um fo mehr, als Indien tein fremdes Gebiet mehr mar für die literarische Tätigkeit des Bardefanes. Das geheimnisvolle Land hatte icon fruhzeitig ben Dichter und Philosophen angezogen und jum Studium veranlagt. Bur Beschäftigung mit Indien mar er angeregt worden durch jene indische Gesandtichaft, welche auf ihrem Wege nach Rom fich im Jahre 182 in Cdeffa aufgehalten hatte. Als Ergebnis der Nachforschungen entstand das Buch über "Indien", bon dem uns einige Bruchftude bei Borphyrius und Stobaus erhalten find. Aus diefen Bruchftuden ergibt fich, daß fich Barbefanes befonders über das religiöfe Leben ber Inder zu unterrichten suchte. Sie gablen zu dem Besten, mas uns aus älterer Zeit über das buddhiftische Monchsleben erhalten ift 1.

So war Bardesanes bereits als Schriftsteller über Indien herborgetreten, und zwar in einem Werke, das vor allem die philosophischen Borstellungen und religiösen Gebräuche der Inder jenen Areisen näher brachte, in deren Mitte er literarisch tätig war. Die Kunde von dem geheimniszvollen Lande, zu dem Sprien durch seinen Handel in so nahe Beziehungen getreten war, konnte in jener Zeit nicht versehlen, eine besondere Anziehungsz

9

<sup>1</sup> Bgl. Laffen, Indifche Altertumskunde III 1 361; Priaulx, On the Indian Embassies to Rome from the Reign of Claudius to the Death of Justinian, im Journal of the Royal Asiatic Society Bd XX.

Dahlmann, Die Thomas-Legenbe.

traft auszuüben. Aber einen noch ungleich mächtigeren Reiz mußte auf den begabten und begeisterten Vorkämpser des Christentums in Edessa Indien als apostolisches Arbeitsselb ausüben. Mit dem fernen Lande war die Kirche Spriens bereits durch eine Überlieferung verbunden, welche von einer Missionsreise des Apostels Thomas in das Reich des parthischindischen Königs Gundaphar berichtete. Bardesanes sand die Kunde von der Einführung des Christentums vor. In der Fahrt des Apostels nach Indien und in das Reich jenes Fürsten, der sich aus Sprien einen Künstler erbeten, tat sich vor den Augen des Dichters die leuchtende Epoche des apostolischen Zeitalters auf. Vor dem Blicke des Führers der geistigen Bewegung von Edessa stand die Gestalt des Apostels, von Erinnerungen umwoben, die erzählten, wie er der erste Sendbote der gnadenreichen Kunde der Offenbarung bei jenen Völkern Indiens geworden, zu denen die Kirche Edessa in Beziehungen stand.

Diese Tatsache mit dem Aufgebot seines literarischen Talentes den christlichen Bewohnern Sdessas in einer Erzählung vorzuführen, das war eine Aufgabe, die so lockend und lohnend dem Bardesanes winkte, daß es auffallen müßte, wenn ein Mann wie er nicht an die Bearbeitung des Stoffes herangetreten wäre. Hier war mehr als eine geheimnisvolle Kunde von der Weisheit der Inder. Es war ein christlicher Stoff, der in die ehrwürdigste Periode des entstehenden Christentums führte, ein heimatliebender Stoff, der die Hauptstadt des eben christlich gewordenen Staates als Erbin des apostolischen Geistes und des apostolischen Arbeitsfeldes feierte.

So entstand unter der Hand des Bardesanes in der Schule von Sdessa die Bearbeitung der Überlieserung als eine Verherrlichung des Apostolates, das Thomas in Indien ausgeübt, und zugleich der von Sdessa ausgehenden Ausbreitung des Glaubens in den Ländern des Ostens. Die Runde von der Missionsreise wurde in dichterische Formen gekleidet. Lieder wurden eingewoben, die in allem Glanz und Frühlingsduft jener mystischen Lyrik erstrahlen, welche von Bardesanes und in seiner Schule gepflegt wurde. Aber so reich die Dichtung sich entfaltet, so rankt sie sich doch um den Grundstock einer festen, tief gewurzelten historischen Erinnerung, in deren Besitz Gelssa bereits war, bevor die Bearbeitung entstand.

In enger Verbindung mit der Entstehung der Akta ist noch ein anderes Ereignis zu betrachten. Die Kirche Edessas erscheint nicht bloß als Pflegestätte der Überlieferung, sondern auch als Ruhestätte der Überreste des Apostels von Indien. In der Übertragung der Reliquien des Apostels

Thomas nach Edessa liegt das wichtigste äußere Zeugnis für das Alter und die Glaubwürdigkeit der liberlieferung, daß Thomas nach Indien gekommen ist.

3. Ebeffa und die Abertragung ber Aberrefte bes Apostels von Indien.

Dieselbe Kirche Edessas, mit welcher die Überlieferung von des Apostels Fahrt nach Indien von alters her besonders verbunden ist, wurde als Grabstätte des Apostels von Indien einer der berühmtesten Wallfahrtsorte in der morgenländischen und abendländischen Christenheit. Zwei Fragen sind hier wohl auseinander zu halten: 1. ob eine Übertragung von Reliquien, die der Annahme nach Überreste des Apostels von Indien waren, nachweisbar ist; 2. ob es sich dabei um die Übertragung der wirklichen überreste des hl. Thomas handelt.

Der Anspruch, den Edessa erhob, im Besitze der sterblichen liberreste des Apostels Thomas zu sein, ist zweifellos sehr alt. "Reine außerbiblische Nachricht über Thomas ist so gut bezeugt wie die, daß seine ilberreste einst in Edessa ruhten. Dafür liegen die ausdrücklichen Zeugnisse von Kufinus, Sokrates, Sozomenos vor." !

Rufinus (345-410) schreibt, daß "Cbessa, eine Stadt Mesopotamiens, durch bie Reliquie bes Apostels Thomas ausgezeichnet" sei (Hist. eccl. 2, 5).

So krates (380—440) berichtet: "Es wäre unbillig, wollte ich mit Schweigen übergehen, was sich in der Stadt Ebessa in Mesopotamien zugetragen hat. In dieser Stadt ist eine berühmte und prachtvolle Basilika  $(\mu \alpha \rho \tau \iota \rho \iota o \nu)$ , welche dem Apostel Thomas geweiht ist" (Hist. eccl. 4, 18).

Sozomenos († ca 440) schreibt: "Als der Raiser [Balens] hörte, daß die Stadt Ebessa eine prachtvolle Kirche zu Ehren des Apostels Thomas besaß, begab er sich dorthin, um dieselbe zu sehen" (Hist. eccl. 6, 18). Die Kirche, die hier erwähnt wird, wurde gebaut, um die kleinere Kirche zu ersehen, in der ursprünglich die Keliquien beigesetzt waren.

Das Chronicon Edessenum, eine Kompilation von Berichten und Akten, welche den Archiven der Stadt Edessa entlehnt wurden, bezeugt: "Im Jahre 705 [der Seleuciden-Üra — A. D. 394] am 22. August, als Chrus Bischof war, wurde der Schrein des Apostels Thomas in die neue große Kirche übertragen, die zu seiner Ehre errichtet worden war" (I 399 403).

Aus dem übereinstimmenden Zeugnis der Kirchenschriftsteller aus der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts ergibt sich als feststehende Tatsache: 1. daß in Edessa der hl. Thomas eine besondere Verehrung genoß, 2. daß diese Verehrung gegründet war auf den Besitz der Reliquien des Apostels, 3. daß die Überreste in einer großen, dem Apostel geweihten Kirche aus-

<sup>1</sup> Weger und Weltes Kirchensezikon XI2 1623.

bewahrt wurden, 4. daß die große Bafilika, welche in der zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts entstand, als Ersatz für eine ältere Kirche gebaut wurde, in welcher ursprünglich die Reliquien des Apostels Thomas verehrt worden waren.

Die Berehrung war nicht mehr neu, sondern längst eingebürgert in Ebessa. Die Stadt muß daher schon geraume Zeit im Besitz der Reliquien gewesen sein. Nur unter dieser Voraussetzung ist es erklärlich, daß nicht bloß im Morgenland, sondern auch im Abendland Edessa als Grabstätte der Überreste des Apostels von Indien geseiert werden konnte.

Wie Edeffa in den Besitz der Reliquien gelangte, bezeugt am besten der große Lehrer der sprischen Kirche und Interpret ihrer Überlieferungen, der hl. Ephräm der Sprer.

Ephräm wurde im Jahre 306 zu Nisibis, in der Hauptstadt der Provinz Mygdonia, geboren. Böllig verbürgt ist die Nachricht, daß der hl. Jakob, der von 309 bis 338 die Kirche von Nisibis regierte, sich des jugendlichen Ephräm annahm und ihm eine trefsliche religiöse Erziehung zu teil werden ließ. Mit einer kurzen Unterbrechung lebte er hier bis zum Jahre 364 an der Seite des Bischofs Jakob und seiner Nachfolger, erst als Schüler, dann als Freund, Lehrer und Katgeber in den drangs vollen Zeiten, die durch die Perser über die Stadt einbrachen. Als die Festung im Jahre 364 in die Hände der Perser siel, wandte Ephräm sich nach Edessa, wo er sich für die noch übrigen Jahre seines Lebens bleibend niederließ und als Redner wie als Schriftsteller wirkte. Er starb das selbst 373.

In seinen geistlichen Zeitgedichten, bekannt als Carmina Nisibena<sup>1</sup>, legt der Heilige an verschiedenen Stellen ein wichtiges Zeugnis für die Übertragung der Reliquien aus Indien nach Edessa ab. Im Hunnus 42 läßt er Satan über die Wunder klagen, welche die nach Edessa gelangten Reliquien des hl. Apostels Thomas daselbst wirken:

"Satan wehklagte: In welches Land foll ich mich retten vor dem Gerechten? Ich reizte den Tod auf, die Apostel zu töten, um durch ihren Untergang den Schlägen der Apostel zu entgehen.

"Aber jett bin ich noch harter getroffen. Der Apostel, ben ich in Indien tötete, hat mich in Cbessa wieder eingeholt. Hier und bort ist er gang berselbe.

"Nach Indien ging ich, und er war bort; hierhin kam ich, und zu meinem Leibe finde ich ihn hier wieder.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ephraemi Carmina Nisibena, ed. Bickell, Lipsiae 1866.

"Der Kaufmann brachte die Gebeine; nein, vielmehr die Gebeine brachten ihn (nach Ebeffa). Wahrlich ein Gewinn auf beiden Seiten!

"Und ich, welcher Gewinn fiel mir zu, während Thomas und der Kaufmann fich ihres Gewinnes freuten? Beide brachten nur Berluft über mich selbst.

"Ift benn keiner ba, ber mir ben Schrein bes Iskariot zeigt, von bem ich Mut fcopfte?

"Der Schrein bes Thomas trifft mich töblich. Gine geheimnisvolle Macht wohnt in ihm und qualt mich.

"Mit Sewinn übertrug Moses im Slauben die Gebeine des Joseph. Wenn dieser große Prophet auf die Hilfe bertraute, welche der Besitz der Gebeine gewähren konnte, dann durste der Kausmann mit Recht dasselbe Vertrauen hegen. Ja wahrshaftig, den Ramen "Rausmann" verdiente er.

"Der Kausmann erwarb viel Berdienst: Er ist groß und mächtig geworben. "Der Schat, ben er erwarb, hat mich arm gemacht. Edeffa besitht ben Schat. Durch ihn ist die Stadt überreich geworben."

Ein anderer Hymnus feiert das Apostolat des hl. Thomas in Indien und schließt mit dem Lobe des Kaufmanns, dem Sprien die Überreste des Apostels verdankt, und der Stadt Edessa, die dieselben besitzt.

"Selig bift bu, o Raufmann, bu übertrugeft einen Schat, wo man feiner am meiften beburfte.

"Du bift ber kluge Mann, ber alle Schätze hergab, um bie eine Perle gu

"Die Perle bereichert und adelt ben Finder; wahrlich, bu bift ein Kaufmann, ber bie Welt reich macht.

"Selig bist du, o dreimal selige Stadt, du hast diese Perle erworben. Reine koftbarere Perle konnte Indien geben.

"Selig bift bu, wahrlich würdig, die unschähbare Perle zu befigen. Ehre bir, o gnadenvoller Sohn, der du damit beine Anbeter reich machft."

Das Lob des Kaufmanns, dem Edessa seinen Schatz verdankt, hallt besonders deutlich in einem dritten Homnus wider 2:

"Der Raufmann hütete als treuer Wächter die Gebeine, die er übertrug; nach außen und nach innen waren es die Gebeine, die über dem Kaufmann wachten. Seitbem er auszog, um in mancherlei Waren Handel zu treiben, hat er keinen fo koltbaren Schat erworben.

"Was immer er an Reichtümern auf seinen vielen Reisen in Indien erworben hatte, das kam ihm wertlos vor, als er so glücklich war, deine Überreste, o Apostel, zu erwerben."

Der Inhalt dieser Hymnen läßt sich in folgenden Sätzen zusammenfaffen:

1. Der Leib des Apostels Thomas war in Indien begraben gewesen.

2. Durch einen Raufmann, ber mehrfach Sandelsreisen nach Indien unter-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lamy, S. Ephraemi Syri Hymni et Sermones IV, Mechliniae 1902, 694. **29** GI. Medlycott, India and the Apostle Thomas 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lamv a. a. O. IV 704.

nahm, wurden die Überreste nach Sprien übertragen. 3. Die Stadt, welcher die Reliquie als kostbarster Schatz zufiel, war Edessa. 4. Der Schrein des Apostels in Edessa war berühmt durch die vielen Wunder.

Un der Tatjache einer Übertragung bon Resiguien, bon benen an= genommen murde, daß es die Überrefte des Apostels Thomas maren, aus Indien nach Ebeffa tann auf Grund Diefes Beugniffes nicht gezweifelt werden. Belche Bewandtnis es mit diesen Reliquien hat, fommt einst= weilen nicht in Betracht. Die historische Kritit hat es zunächst blog mit der verbürgten Nachricht zu tun, daß Edeffa durch die Vermittlung eines Raufmanns Reliquien des Apostels Thomas aus Indien empfing. Nachricht bezeugt die hiftorische Glaubwürdigkeit der indischen Missionsreise des Apostels Thomas infofern, als fie in der erften Salfte des 3. 3abrhunderts das Borhandensein einer alten Uberlieferung verbürgt, welche ben Apostel mit Indien verbindet. Die Übertragung erfolgt in engem Busammenhang mit dem Apostolat, das die Rirche von Edeffa auszuüben beginnt. Sie knupft unmittelbar an die Handelsbeziehungen an, die zwischen Indien und Sprien bestehen. Der fprische Raufmann ift es, der als Trager und Bermittler des toftbaren Schapes gepriefen wird, den Edeffa erhalt. Mit andern Worten: Auf demfelben Wege, auf dem einft der Apostel Thomas nach Indien gekommen, wurden feine fterblichen Uberrefte gurudgebracht. Wie es der Sandelsverkehr gemesen, welcher dem Apostel den Weg nach Indien geöffnet, fo maren es Sandelsbeziehungen, welche gur Rudführung der Uberrefte des hl. Thomas nach Sprien die Möglichkeit an die Sand gaben. Burgicaft für die tatfachliche Ubertragung leiftet der wichtigfte Zeuge der in Soeffa bestehenden Überlieferung, der hl. Ephram, Dolmetich der firchlichen Tradition Spriens überhaupt.

Ein doppeltes Zeugnis legt demnach die Kirche von Sdessa für das indische Apostolat des hl. Thomas ab: ein literarisches in der Entstehung der Thomas-Atten, ein liturgisches in der Berehrung der Überreste sches Apostels von Indien. Die literarische und die liturgische Berherrlichung gehören enge zusammen. Die Bearbeitung der alten Überlieferung in der Fassung, welche ihr die Schule des Bardesanes gibt, sieht aus wie eine historische Begründung des Bermächtnisses, das die Kirche von Edessa in der Übertragung der Reliquien empfing. In den Überresten des Toten erhielt Sprien zurück, was es einst in dem lebenden Apostel der Kirche Indiens gegeben. Die Kirche Edessas aber wurde durch den Besitz der überreste des Apostels von Indien ausgezeichnet, weil sie vor allen andern

durch besondere Beziehungen mit dem Apostolate des hl. Thomas in Indien verbunden erscheint. Im Mittelpunkte Sdessas sollte der hl. Thomas ruhen, um von dort aus als Apostel Indiens sein Werk fortzusetzen durch die Bischöfe und Priester, die Sdessa entsandte. Die Reliquie wurde ein Unterpfand des indischen Apostolates, das Grab ein Heligtum, das in dem Schatze, den es barg, die Verbindung der Kirche Schssas mit der Kirche Indiens als eine Fortsetzung der Verbindung des Apostels mit Indien sichtbar vor Augen stellte. Es ist somit der Kachweis erbracht, daß die Überlieferung von des Apostels Wirksamkeit unter den Parthern und Indern in einer Kirche festgehalten wurde, welche durch alte Beziehungen mit Indien verbunden war und welche die Kunde von der Tätigkeit des Apostels daselbst in besonderer Weise als ihr Vermächtnis pslegte. Sine solche Überlieferung darf den Anspruch erheben, daß sie in historischem Boden wurzelt.

Dem Andenken des Apostels Thomas ist zwar ziemlich das gleiche Schicksal beschieden gewesen wie dem der übrigen Jünger des Herrn. Wir wissen sehr wenig von dem Wirken der meisten Apostel. Auch das Leben und Wirken des Apostels Thomas hat nur dunkle Spuren zurückgelassen. Um so bemerkenswerter ist es, daß sich eine Überlieferung mit besonderer Zähigkeit erhielt. Wenn sich dieselbe auch immer unentwirrbarer in ein Gewebe von phantastischen Ausschmückungen hüllte, so blieb doch das, was den Kern der Überlieferung ausmachte, bestehen: die Kunde von der Missionsreise in das Reich eines Königs Gundaphar. Diese Erinnerung wurde vom christlichen Altertum sestgehalten und weitergegeben. Sie wurde der Kanal, durch welchen sich gemeinsam mit dem Apostelnamen ein sonst völlig unbekannter Königsname fortpslanzte.

Auch daran, daß gerade zu des Apostels Zeit die klassische Kunst der römischen Kaiserzeit ihren Weg nach Gandhara fand, hatte sich bei den griechisch-römischen Schriftstellern keine Erinnerung erhalten. Außerhalb der christlichen Literatur blieb das eine wie das andere vollständig unsbekannt; innerhalb der christlichen Literatur aber ist es einzig und allein die Kunde von der Reise des Apostels Thomas nach Indien, welche beide Tatsachen festhält. Das läßt sich nur erklären unter der Voraussehung, daß jener Kunde eine historische Erinnerung zu Grunde liegt. Innerhalb der kirchlichen Literatur wären Name und Tatsache ebenso gewiß der Vergessenheit überliefert worden, wenn nicht ein besonderer Grund vorhanden gewesen wäre, die Erinnerung festzuhalten. Dieser besondere

Grund ist die im Andenken der criftlichen Überlieferung fortlebende tatfächliche und historische Verbindung von Thomas und Gundaphar. Die geschichtliche Tatsache, daß der aus Sprien kommende Glaubensbote an den Hof des kunstliebenden parthischen Fürsten im Kabultale gelangte, bildet die Grundlage der literarischen Verbindung der beiden Namen, welche in der Schule von Edessa zum Kern und Ausgangspunkt einer dichterischen Bearbeitung gemacht wurde.

# Siebte Thefe.

Die Überlieferung, welche im zweiten Teile ber Legende den Ort des Martyriums und die Begräbnisstätte des hl. Thomas mit den Namen Mazdai und Siforus verbindet, läßt sich historisch begründen in der Übertragung der Überreste aus dem Neiche des stythisch-indischen Fürsten Vasudeva durch

Bermittlung eines im Rorden anfässigen parthischen Kshatrapa mit Namen Stapharna.

Die Kirche von Sdessa bezeugt als Hiterin der von Indien nach Sprien übertragenen Reliquien den historischen Charakter der Überlieferung, welche den Apostel Thomas mit dem parthischen König Gundaphar verbindet, somit das, was man als den Hauptinhalt des ersten Teiles der Legende bezeichnen kann. Dieselbe Kirche liefert aber gleichzeitig in der Tatsache der Übertragung auch wertvolle historische Anhaltspunkte für die kritische Beurteilung des zweiten Teiles der Legende, der dem Marthrium des Apostels gewidmet ist.

Die Legende erzählt, daß auf die Bitte des Heerführers Siforus der Apostel Thomas in das Reich des Königs Mazdai sich begab. Die Bestehrung der Gattin eines Verwandten des Königs und später der Gemahlin des Königs selbst rief heftige Verfolgungen gegen ihn wach. Thomas wird in den Kerker geworsen und später hingerichtet. Der Heerführer Sisorus hatte treu zu Thomas gehalten, war Christ geworden und wurde von Thomas zum Priester geweiht in dem Augenblicke, da man diesen zur Richtstätte absühren wollte. Der Leichnam des Apostels wurde ehrenvoll in einem königlichen Grab bestattet, aber später heimlich von den "Brüdern" entsernt. Sisorus wurde der Beschützer und Ratgeber der Bekehrten am Hose des Königs.

Es ist der Versuch gemacht worden, die anschinend auseinandergehenden Angaben über eine Wirksamkeit des Apostels in den Reichen der Könige Gundaphar und Mazdai durch eine doppelte Missionsreise zu erklären: eine altere parthische, die den Apostel mit dem Norden, eine jungere indische, Die ihn mit bem Guben verbindet. Jedoch alle Bersuche, in ben Namen hiftorische Anhaltspunkte für eine zweite Missionsreise bes Apostels aus dem Reiche des Königs Gundaphar in das Reich eines Königs Mazdai ju finden, haben sich als verfehlt erwiesen.

Bang anders geftaltet fich das Bild, wenn diese Namen in Berbindung gebracht werden mit der Übertragung der Überrefte des Apostels aus Indien nach Ebeffa.

Die Übertragung der Überrefte aus Indien fest ein Grab in Indien poraus.

Der bl. Ephräm bezeugt, daß die Übertragung durch Bermittlung eines fprifchen Sandelsmannes erfolgte; es bleibt baber bie boppelte Frage, aus welchem Teile Indiens die Reliquien ftammen, welche als die Überrefte des Abostels von Indien verehrt wurden, und auf welchem Wege der fprifche Raufmann in ihren Befit gelangte.

Die Antwort auf beide Fragen ift in den beiden Namen Magdai und Siforus gegeben, vorausgesett, daß deren archaologische Interpretation Die richtige ift. Der Name Mazdai weist auf den Teil Indiens bin, aus welchem die Ubertragung erfolgte. Es ift das nordweftliche Indien, und awar die Grenglandschaft, die einst unter der Herrschaft des Königs Gundaphar ftand. Der Name Siforus deutet auf den Weg bin, auf welchem der kostbare Schatz in den Besitz des sprischen Handelsmannes überging. Es ift die Berbindung der Sprer mit der unter parthischer Berricaft ftebenden nordweftlichen Rufte Indiens.

Läßt sich ber Nachweis liefern, daß das Grab bes Apostels in bem ehemaligen Reiche des Königs Gundabhar ju fuchen ift, dann wird bie hiftorifche Berbindung des Apostelnamens mit dem parthijchen Ronigsnamen durch die hiftorische Grabstätte bestätigt. Die Überlieferung, welche die Wirksamkeit des hl. Thomas in das Reich einer parthisch-indischen Dynastie verlegt, erhalt ihre Befraftigung in einer zweiten Überlieferung, welche die Grabstätte mit demfelben Gebiete verbindet, das als Reich des Rönigs Gundaphar der Schauplat der apostolischen Tätigkeit mar. Unter Diefer Borausfetung tann an dem hiftorischen Charatter einer Miffions= reise, welche den Apostel nach dem Nordwesten Indiens führte, nicht mehr gezweifelt werden.

### I. Mazdai und die flythisch-indischen Fürsten im Nordwesten Indiens.

In der Legende wird dem Reiche des Königs Gundaphar das Reich eines Königs Mazdai unter einem doppelten Gesichtspunkte gegenüberzgestellt: 1. als Schauplat des Marthriums, 2. als Begräbniszstätte.

Die Uberlieferung, daß der Apostel Thomas als Märthrer sein Leben beschlossen hat, ist jedenfalls ebenso alt wie die Überlieferung seines indischen Apostolates. Den bündigsten Beweis liefern die Thomas-Akten selbst. Als dieselben in der ersten Hälfte des 3. Jahrhunderts entstanden, verband die in Soessa bestehende Überlieferung mit dem Apostolat in Indien auch das Marthrium.

Eine andere Frage ist, ob Thomas im Reiche eines Königs Mazdai den Märthrertod erlitt. Schauplatz des Marthriums konnte auch das parthisch-indische Reich sein, das zur Zeit, da Thomas nach Indien kam, von Gundaphar beherrscht wurde. Unter dem Nachfolger des Beschützers von Thomas mag sich für den Apostel die Lage geändert haben. Trotz der Verehrung, die Thomas unter Gundaphar genossen, steht nichts entgegen, daß er nach dessen Tod als Opfer von Intrigen oder als Opfer des Volkshasses den Märthrertod für Christus erlitt. Marthrium und Begräbnisstätte müssen daher auseinander gehalten werden. Wenn sich ergibt, daß ein Reich des Königs Mazdai als Schauplatz des Marthriums und als Begräbnisstätte eine Fiktion ist, so folgt daraus noch keineswegs, daß es kein Reich des Königs Mazdai als Begräbnisstätte des Apostels gegeben hat.

#### 1. Das Reich des Königs Mazdai als Schauplat des Martyriums.

In den sprischen und griechischen Thomas-Akten und in der lateinischen Bearbeitung unter dem Titel De miraculis S. Thomas werden über das spätere Schicksal der sterblichen Überreste zwei Angaben gemacht: 1. daß der Leichnam des Heiligen in der Nähe des Ortes, wo das Marthrium stattsand, beerdigt wurde; 2. daß die Überreste bald wieder ausgegraben und heimlich aus dem Reiche des Königs Mazdai entfernt wurden.

Der shrische Text besagt, daß die Gebeine des Apostels aus Indien zurückgebracht wurden zu Lebzeiten des Königs, unter dem der Apostel den Märthrertod gelitten hatte. Die Worte lauten nach der englischen Übersetzung von Bright1: "Einer der Brüder hatte sie heimlich weggenommen und nach dem Westen gebracht."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Apocryphal Acts of the Apostles II, London 1871, 293.

Die griechische Berfion lautet: "Aber Misbaus fand die Gebeine nicht; benn einer ber Bruber hatte fie geftohlen und nach ben Lanbern bes Beftens gebracht." Die andere Lesart gibt benfelben griechischen Text mit der Bariante: "benn einer der Bruder hatte die Reliquien geftohlen und nach Mesopotamien gebracht." 1

Der lateinische Bericht in ben "Miracula" ftimmt fachlich mit biefer Berfion überein: Misdeus, reserato sepulcro, ossa invenire non potuit, quoniam reliquias sancti apostoli quidam de fratribus rapuerunt et in urbe Edissa a

nostris sepultus est.

In ben brei Berfionen zeigt fich eine allmählich fortichreitende genauere Beftimmung bes Ortes, wohin die Gebeine übertragen murben. Die fprifche Berfion ipricht bloß vom Weften und ebenfo die eine der beiden griechischen Berfionen von ben Ländern des Abends (τὰ τῆς δύσεως μέρη), die andere bezeichnet genauer als Ort der Übertragung Mesopotamien. Die lateinische Berfion endlich nennt furg. mea Ebeffa.

Die Überlieferung, welche in biesen Berfionen enthalten ift, ftellt bie Sache jo bar, als hatten fich "Bruder" bald nach ber Beerdigung' im geheimen des Leichnams bemächtigt, indem fie die Gebeine ausgruben und nach bem Beften in Sicherheit brachten.

Wenn ber Apostel wirklich im Reiche eines Ronigs Magbai ben Marthrertod erlitten hat, so klingt es an und für sich nicht unwahrscheinlich, daß "Brüder", d. h. doch mohl entweder "Begleiter des Apostels" oder driftliche Raufleute aus Sprien, fich bemühten, in den Befit der Uberrefte ju gelangen, um diefelben bor Berunehrung ju fchuten und bei gunftiger Gelegenheit nach Sprien mitzunehmen. Über bas Schidfal, das bem Apoftel bereitet worden mar, konnte sich unter den fprischen Raufleuten, die im Nordwesten Indiens Sandel trieben, bald die Runde verbreiten. Chriften mußten Wert darauf legen, die fterblichen Überrefte in ihrer Mitte gu befigen, wenn nicht dauernd, fo doch zeitweilig, bis fich Gelegenheit bot, Dieselben nach einer der Chriftengemeinden Spriens ju übertragen. Gine Übertragung der Reliquien des hl. Thomas bald nach dem Marthrium war angefichts ber gunftigen Berbindung, Die gwischen Sprien und Indien bestand, leicht durchführbar.

Bas hingegen dem Bericht von vornherein den Charafter der Unglaub. würdigkeit zu geben scheint, bas ift ber Umftand, daß die Ubertragung mit bem Ramen eines Königs Magbai verbunden wird.

Wer ift dieser König? Wo lag fein Reich? Alle Bersuche, einen historischen und zeitgenössischen Träger des Namens Mazdai zu finden, haben fich bis jest als verfehlt ermiefen. Während fich für ben Namen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bonnet, Acta Philippi et Thomae, Lipsiae 1903, 286.

Sundapharna in den numismatischen und epigraphischen Denkmälern Inbiens ein Trager findet, bei bem jeder Zweifel an der Identität ausgeschlossen ift, tann ein gleiches von dem Ramen Misbeus oder Magdai nicht gefagt werden. Da es fich angeblich um einen parthischen Fürften handelt, die Barther aber dem perfischen Magdai-Rultus huldigten, fo Iga die Bermutung nabe, daß in Misdeos die Form Mazdao, der zweite, öfters alleinstehende Bestandteil bes Gottesnamens Aburo-magdao (perfifch Or-migd), verborgen fei. Diefe Erklärung foll durch die perfische Namens= form Mazdai bestätigt werden. Mazdai findet sich in der Tat in der Form מודר Mazacoc, aber nicht als Zeitgenosse bes Gundaphar, sondern als Name eines versischen Satraven im 4. Jahrhundert v. Chr. Wenn aber auch der Name Mazdai mit dieser Form identifiziert wird, so bleibt immer die Schwierigkeit, daß sich in keiner Rönigslifte noch in einer Series von Münzfunden des nördlichen Indien ein Trager dieses Namens nachweisen läßt. Aus den Münzen tennen wir die lange Reihe der parthischindischen und finthisch-indischen Fürstennamen. Nirgendwo ftoken wir auf einen Parther oder Stythen, der Mazdai bieg.

Aus diesem Tatbestand läßt fich mit boller Bestimmtheit ber Schluß ziehen, daß es einen Rönig Mazdai als Zeitgenoffen des Königs Gundaphar nicht gegeben hat. Der Umftand, daß der Name in den literarischen Urkunden, fei es römisch-griechischen, sei es indisch-perfischen, nicht bortommt, wurde noch teineswegs das Borhandensein eines folden Fürsten ausschließen. Aber auch unter den dreißigtausend und mehr Müngen, Die bis gur Stunde im Nordweften Indiens aufgefunden worden find, findet sich von einem König, der als Zeitgenosse des Apostels unter dem Namen Mazdai bekannt mare, nicht die geringste Spur. In diesen Mungen febren immer dieselben Ronigsreihen wieder. Als perfischer Ronigsname existiert Magdai weder für Berfien oder Barthien noch für Indien und die indischen Grenzlande. Gin Reich eines Ronigs Magdai gab es in keinem Teile Indiens zur Zeit, da Thomas in das historisch nachweisbare Reich des Königs Gundaphar kam.

Damit verliert nun aber die Ergablung bon der "zweiten Miffionsreise" bes Apostels ihren hiftorischen Grund und Boden. Sowenig es einen Konig Mazdai gab, so wenig tann es ein Apostolat und ein Marthrium im Reiche eines Ronigs Mazdai gegeben haben.

Fagt man indes die Frage in der Beife, ob nicht ein indisches Gebiet nachweisbar ware, das als Begrabnisstätte des Apostels mit bem Namen eines Königs Mazdai historisch verbunden sein könnte, so wäre das möglich unter der Boraussetzung, daß die Übertragung der Reliquien in einem späteren Zeitpunkte erfolgte.

#### 2. Das Reich des Königs Maddai als Begrabnisftätte des Apoftels.

Der Überlieferung, welche die Übertragung bald nach dem Tode erfolgen läßt, steht eine zweite gegenüber, die berichtet, daß die Überreste erst eine geraume Zeit später nach Edessa übertragen wurden. Diese Überlieferung findet sich in der Passio S. Thomae und in der Gloria Martyrum des Gregor von Tours.

Die Passio erzählt: Syri ab Alexandro imperatore romano veniente victore de Persidis praelio, Xerse rege devicto, impetrarunt hoc ut mitteret ad regulos Indorum, ut redderent defunctum civibus; sicque factum ut translatum esset de India corpus apostoli et positum in civitate Edissa in locello argenteo, quod pendet ex catenis argenteis.

Gregor von Tours schreibt: Thomas apostolus secundum historiam passionis eius in India passus declaratur. Cuius beatum corpus post multum tempus adsumptum in civitatem, quam Syri Aedissam vocant, translatum est ibique sepultum.

Das in diesen beiden Schriften niedergelegte Zeugnis beansprucht besondern Wert, weil es auf die in Edessa selbst in Umlauf befindliche überlieferung zurückgeht, welche die übertragung nicht in das apostolische Zeitalter verlegt, sondern mit einer späteren Zeit verbindet, und zwar mit jener Periode, die den Ausgangspunkt des indischen Apostolates von Edessa bildet.

Passio und Gloria Martyrum entstanden im 6. Jahrhundert, erstere in der ersten Hälfte, letztere in der zweiten Hälfte; beide geben keine neue, sondern eine bereits in Umlauf befindliche Überlieferung wieder, die von Pilgern, welche das Grab in Sdessa besucht, nach Italien und Gallien aebracht worden war.

Gregor von Tours, der Historiograph der Merowinger im 6. Jahrhundert (geb. 538, gest. 593), stütt sich in seinem Bericht über das Apostelgrab von Sdessa auf einen Augenzeugen mit Namen Theodorus, der sowohl die ursprüngliche Grabstätte in Indien als das spätere Grab in Sdessa besucht und dann seine Pilgerfahrten dis nach Gallien zum Grab des hl. Martin von Tours fortgesett hatte. Welche Bewandtnis es mit dem Besuche des älteren Grabes in Indien hat, muß dahingestellt bleiben, da kein Name erwähnt wird. Unzweiselhaft aber geht aus der Erzählung des Pilgers hervor, daß man in Sdessa selbst des Glaubens war, der Leib des hl. Thomas habe zuerst in Indien an einem Plate geruht, wo zur Zeit des Pilgers eine Kirche und eine Niederlassung von Mönchen bestand, und sei von dort nach Sdessa in späterer Zeit übertragen worden.

Dieses Zeugnis ift von großer Wichtigkeit. Wenn man in Edeffa felbst auf Grund der lokalen Erinnerungen die Übertragung in eine viel fpatere Zeit berlegt, dann darf man daraus den unbedingten Schluß gieben, daß die Überreste nicht sogleich nach dem Tode des Apostels nach Sprien gelangten. Wann die Übertragung fattfand, wird in dem Bericht bes Gloria Martyrum nicht gesagt. Das erfahren wir aber aus ber Passio S. Thomae. Diese bringt die Übertragung in Berbindung mit dem Siege des Raisers Alexander Seberus über die Berser. Es handelt sich um die Entscheidungsschlacht des Jahres 233, welche die Herrschaft über Mesopotamien und den Zugang jum Perfischen Meerbusen zeitweilig bem römischen Reiche sicherte. Die Nachricht, daß Alexander Seberus auf Bitten der "Sprer", d. h. boch wohl der Bewohner Coeffas, Die "indischen Könige" veranlaßt habe, den Leib des Apostels herauszugeben, entbehrt jeder Grundlage. Welche Beziehungen zu Indien und welchen Ginfluß auf indische Rönige konnte Alexander im Zusammenhang mit dem Sieg über die Perfer gewonnen haben? Tropdem ist die Nachricht nicht ohne Bedeutung. Es geht daraus hervor, daß man in Edeffa die Itbertragung der Reliquien gerade mit der Zeit in Berbindung brachte, mahrend welcher die Beziehungen Edeffas zu Indien jenen außerordentlichen Aufschwung nahmen. Der Sieg des Raifers Ceberus über die Berfer mag insofern jur Festigung und Förderung diefer Beziehungen beigetragen haben, als er den Frieden ficherstellte und wenigstens für einige Zeit Edeffa gegen die Angriffe der Perfer ichutte. Aus der Überlieferung, welche die Passio bezeugt, ergibt fic, daß die Rirche Edeffas den Befit der Reliquien bon den ersten Jahrzehnten des 3. Jahrhunderts herleitete. Es ift die Beriode. während der die Ramen Abgar und Barbefanes im Borbergrund des geiftigen Lebens von Cbeffa fteben. In Diefe Zeit fällt die Entstehung der Thomas-Aften als Berherrlichung des vom Apostel Thomas eröffneten, von der Rirche Coeffas fortgesetten indischen Apostolates. In engstem Bufammenhang mit dieser literarischen Berberrlichung des Apostels von Indien fteht die Übertragung feiner Gebeine.

Niemand wird bestreiten, daß die Überlieferung, welche die Ubertragung der Reliquien in eine spätere Zeit, und zwar in das Zeitalter des Aufschwungs der Kirche von Sdessa verlegt, Anspruch auf historische Glaub-

würdigkeit erheben kann, mahrend andere Losungsversuche sich bisher als unhaltbar erwiesen haben. Die Tatsache dieser späteren Ubertragung legte nun eine andere Erklärung bes zweiten Abichnittes der Legende nabe, Die vielleicht auf den erften Blid befremdend erscheinen mag, bei naberer Brufung aber geeignet fein durfte, alle Widerfpruche, hiftorifde, geographische und dronologische, in Ginklang zu bringen mit einem historischen Träger des Namens Mazdai.

Wenn es einen König Magdai als Zeitgenoffen des Gundaphar niemals gegeben hat, so bleibt immer die Annahme übrig, daß das Gebiet. das der Schauplat des Apostolates unter König Gundaphar gewesen, auch die Begräbnisstätte des Apostels wurde. In jenem Teile Indiens, der jur Zeit seiner Untunft unter parthischer Berrichaft ftand, wirkte und ftarb der Apostel, und dort wurde er begraben. Mit der Begrabnisstätte blieb die Erinnerung verbunden, daß dafelbst der Lehrer des driftlichen Gesetzes rubte, ber aus jenem großen romischen Reiche gekommen, zu dem bas Land durch den Handel in Beziehung getreten mar. Mochte bas Undenken an die Berfonlichkeit des Apostel's auch noch fo fehr verblaffen, mochte das bescheidene Saatkorn des driftlichen Glaubens, das von ibm ausgestreut worden war, auf diesem Boden durch den langft daselbst üppig empormuchernden buddhiftischen Rultus auch bald erftidt werden: das Grab als folches bewahrte im Bewußtsein des Boltes noch immer eine vorzugsweise Berehrung, besonders in einem Landstrich, der durch feine vielen religiösen Grabdenkmäler Zeugnis ablegt für den dort heimiichen sepulfralen Rultus bon hervorragenden Toten.

Bie nun in Indien das Grab erhalten blieb, fo ging in Sprien Die Erinnerung an das Grab nicht verloren. Den Beweis liefert gerade die Treue, mit der die historische Erinnerung an die Berbindung des Apostels namens mit dem parthischen Königsnamen aufbewahrt wurde in der sprischen Rirche. So gut die Erinnerung an Thomas und Gundaphar daselbst fortlebte, ebensogut konnte sich die Erinnerung an das Grab, das im Reiche jenes Fürften lag, erhalten. Die eine Erinnerung konnte bon der andern im Bewußtsein des Bolkes nicht getrennt werden. Mit dem Undenken an bas apostolische Arbeitsfeld im Reiche des Gundaphar pflanzte fich auch das Andenken an das Grab fort. Dafür forgte der Sandelsberkehr Spriens mit dem Nordwesten Indiens. Wie dieser die einmal eingeleiteten Begiehungen zwischen der jungen Rirche Spriens und Indien aufrecht erhielt, jo war er auch der natürliche Kanal, durch den sich mit dem Namen

Gundaphar die Erinnerung an das in seinem Reiche forterhaltene Apostelsgrab von Geschlecht zu Geschlecht überlieferte. Dies vorausgesetzt, wird es leicht verständlich, daß die christlichen Kaufleute aus Sprien hohen Wert darauf legten, in den Besitz der sterblichen Überreste des Apostels zu geslangen. Dieselben wurden hoch im Norden einsam unter einem Bolke geshütet, das nicht christlich war. Die Grabstätte lag in einem weitentsernten Teile Indiens. Die politischen Wirren machten den Zugang zum Kabulztale immer schap näher zu haben.

In jener nordwestlichen Grenzlandschaft, welche zur Zeit, da Thomas nach Indien kam, unter der Herrschaft des Königs Gundaphar stand, waren auf die Parther die Skythen gefolgt. Es herrschte im Nordwesten die Dynastie der Kushana mit dem Dreigestirn Kanishka, Huvishka, Basushka oder Läsudeva.

Nun hat Silvain Lévi den dritten dieser Namen, Bāsudeva, mit Mazdai zu identifizieren gesucht, indem er auf die numismatische Form zurückgriff. Diese Form erscheint auf den Münzen jenes Fürsten als  $\beta \alpha \zeta o \delta \varepsilon o$ . Daraus hat der französische Gelehrte die Gleichung Bāsu deva  $= \beta \alpha \zeta o \delta \varepsilon o$   $= \beta \alpha \zeta \delta \varepsilon o =$  Mazdai hergeleitet.

Vom etymologischen Standpunkt läßt sich gegen die Identität von Vasudeva und Mazdai durch die vermittelnde Form  $\beta a \zetaodso$  der Münzen kein stichhaltiger Einwand erheben. Mit der Identität der beiden Formen ist aber eine historische Persönlichkeit als Träger des Ramens Mazdai nachgewiesen. Es ist ein skythischer Herrscher im Nordwesten Indiens, ein Mitglied der indisch-stythischen Dynastie, die unter dem Namen Kushana oder Gushana über das Pandschab und das Rabultal in den ersten Jahr-hunderten der christlichen Zeitrechnung regierte, der zweite Nachfolger jenes Königs Kanishka, dessen Hauptstadt dasselbe Purushapura oder Peschäwar in Gandhära war, das auch der Hauptsitz der parthisch-indischen Fürsten und die Residenz des Gundaphar gewesen.

Die auf sprachliche Erwägungen gestützte Gleichung der beiden Namen auch vom chronologischen Standpunkt aufrecht zu halten, wäre freilich unmöglich, wenn unter jenem Vasudeba ein Zeitgenosse des Apostels Thomas verstanden werden sollte.

Silvain Lévi hat die Gleichung Mazdai  $= \beta a \zeta o \delta \varepsilon o$  ursprünglich aufgestellt, um in Mazdai eine historische Persönlichkeit als Zeitgenossen bem Gundaphar an die Seite zu stellen.

Unter dieser Boraussetzung ist jedoch die Gleichung unbereinbar mit der Chronologie, die auf alle Fälle für Basudeva einen viel späteren Zeitspunkt ermittelt hat.

Die drei Fürsten werden von Smith in folgender Weise eingesett: Kanishta 123-150, Huvishta 150-180, Vājudeva 180-226. Aus dieser Reihensolge ergibt sich als unzweiselhaft, daß der Mazdai der Legende, wenn er identisch ist mit  $\beta a \zetaodeo =$  Vāludeva, nicht der Zeitgenosse des Gundaphar und Thomas sein kann. Das würde auch nicht der Fall sein, wenn die von Rapson² vorgeschlagene Chronologie zu Grunde gelegt würde, nämlich Kanishta 85-106, Huvishta 111-142, Vāsudeva 152-176.

Welchen Ausgangspunkt man auch immer für die Regierung dieser drei bebeutendsten indisch-sththischen Fürsten nehmen mag, Väsudeva kann nicht vor die zweite Hälfte des 2. Jahrhunderts gesetzt werden.

Die einzige hiftorische Persönlichkeit, welche als Träger des Namens  $\beta a \zeta o \delta z o = Mazdai$  in Indien nachweisbar ist, regierte um dieselbe Zeit, als Sdessa jenen glänzenden Aufschwung nahm, der zum Ausgangspunkt der engen Beziehungen zwischen der Kirche Sdessa und den Pflanzstätten des Christentums in Indien wurde.

Wenn Mazdai mit diesem 3acodso nicht identisch ist, dann gibt es innerhalb der gesamten altindischen Münzkunde und Inschriftenkunde keinen Träger des Namens Mazdai. Die in die Legende unter dem Namen Mazdai eingeführte Persönlichkeit müßte dann als ein willkürliches Erzeugnis dichtender Legendenbildung betrachtet werden, das lediglich geschaffen wurde, um in irgend einem indischen Reiche einen Schauplatz für das Marthrium zu gewinnen.

Mit andern Worten: Die Übertragung der sterblichen Überreste des Apostels, die bis zu jenem Zeitpunkt in Indien ausbewahrt worden waren, kann entweder nur durch einen ganz kurzen Zeitraum von der Regierungszeit des Königs  $\betaacodeo =$  Mazdai getrennt sein, oder wenn die Chronologie von Smith richtig ist, fällt sie geradezu mit der Zeit jenes Fürsten zusammen.

Unter der Voraussetzung, daß Mazdai mit dem Vasubeda aus der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts identisch ist, entspricht also die Gleichung sowohl chronologisch als auch geographisch allen Anforderungen. Der historische Vasudeda, den wir aus Münzen und Inschriften kennen, herrschte nicht bloß in Teilen des nordwestlichen Indien, sondern in den Teilen, welche unter der Herrschaft des Königs Gundaphar standen, nämlich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Early History 242 243. Dahlmann, Die Thomas: Legende.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Indian Coins 18.

in Beschämar, dem Mittelpuntt bon Gandhara. Damit ftimmt überein, daß das Reich des Mazdai in der athiopischen Berfion der Überlieferung ausdrücklich nach Quantaria verlegt wird, in welchem Namen mit Recht eine Berftummelung von Gandhara erkannt worden ift. Die hiftorifche Kritik des zweiten Teiles der Thomas-Aften, welcher dem Marthrium gewidmet ift, fieht fich daber bor bie Alternative gestellt, den Ronigsnamen Dagbai entweder mit dem Konig ju identifizieren, der herrichte, als die Reliquien des Apostels nach Sprien gelangten, oder ihn bollftandig preiszugeben.

Bir fiehen por dem Dilemma: Entweder wird Magdai als ein perfischer Königsname betrachtet oder identifigiert mit dem indischen Konigsnamen Bafudeba in den Inschriften und Balodeo auf den Mungen. Im erfteren Falle ift Magdai überhaupt als hiftorifche Berfonlichkeit nicht nachweisbar. Damit ware dem zweiten Teile der Legende die Grundlage entzogen. Die Erzählung vom Martyrium und vom Begrabnis im Reiche eines Königs Magdai ift bann eine Fiftion der Bearbeiter der Überlieferung. zweiten Falle kann Mazdai  $=eta a \zeta o \delta arepsilon o = \mathfrak{V}$ asudeva zwar als historische Persönlichkeit nachgewiesen werden, aber als historischer Trager des Namens Magdai tann er nicht Zeitgenoffe des Apostels fein. Geographisch und dronologisch läßt er sich nur in Ginklang bringen mit jenem indisch= ffnthischen König Basudeba, der über das nordwestliche Indien herrschte. als Edeffa der Mittelpunkt der Berherrlichung des Apostels von Indien wurde, also als herr des Gebietes, das einft unter dem parthisch-indischen König Gundaphar Schauplat der Wirksamkeit des Apostels mar. Dort regierte um die Beit, da die Übertragung der Reliquien erfolgte, der einzig nachweisbare hiftorische Trager des Namens Bulodeo, der als Mazdai in der Legende König des Gebietes ift, in welchem Thomas den Märthrertod erlitt und feine lette Ruheflätte fand. Siftorifc also ift ber Ronigsname, mit dem der Name des Apostels im zweiten Teile der Thomas-Atten verbunden wird, aber nicht als Name eines Fürsten, der herrschte gur Reit, als Thomas nach dem Nordwesten Indiens zu König Gundaphar tam, sondern der über jenes Gebiet, den ursprünglichen Wirkungstreis des Upoftels, herrichte, als beffen Reliquien ihren Weg aus Indien nach Sprien zurückfanden.

Aus dem Reiche eines Königs Mazdai, der Zeitgenoffe Abgars von Ebeffa mar, gingen die Uberrefte des Apostels Thomas in den Besit der fprifden Rirde über. Das Marthrium als erduldet im Reiche eines Ronigs Magdai ift Erfindung der dichtenden Legende. ReinesI. Mazbai und die finthisch-indischen Fürsten im Nordwesten Indiens. 147

wegs freie Erfindung ist dagegen die Begräbnisstätte im Reiche eines Königs Mazdai.

Die ursprüngliche und historische Ruhestätte des hl. Thomas war das parthisch-indische Reich des Königs Gundaphar, das später unter die Herrschaft der stythisch-indischen Fürsten kam. Beherrscher des Reiches war am Ende des 2. und im Anfang des 3. Jahrhunderts Basudeva — Mazdai. So lag also tatsächlich die historische Ruhestätte des Apostels von Indien im Beitpunkt, da die Kirche Sdessas Hüserin der überlieserung wurde, auf dem Gebiete eines Königs Mazdai. Diese historische Tatsache ist es, die als geschichtlicher Kern die Grundlage des zweiten Teiles der Atta wurde. Aus der historischen Begräbnisstätte machte die Legendenbildung den Schauplatz des Marthriums, aus dem historischen König, in dessen Keich die Begräbnisstätte lag, einen König Mazdai, unter dem Thomas das Marthrium erlitt.

Der Unachronismus, welcher einen Gurften, ber 150 Jahre fpater lebte, in einen Zeitgenoffen des Apostels vermandelte, murde veranlagt durch die Nachricht, daß die Uberrefte aus dem Reiche des Königs Mazdai tamen. Durch Raufleute mar befannt, daß der Apostel im Reiche eines Fürsten bestattet gemesen, der nach dem Zeugnis der Mungen Balodeo hieß, woraus fie das den fprischen Lauten verwandtere und dem fprischen Dhr vertrautere Magdai machten. In Umlauf mar aber auch die Überlieferung, dag der Apostel julett den Martyrertod erlitten. Die Legende fombinierte beide Nachrichten, Diejenige des Marthriums und die Kunde bon der Ruhestätte im Reiche des Konigs Magdai. Auch in der endgultigen Faffung, welche die Uberlieferung in Edeffa erhielt, mußte das Marthrium die Krönung des indischen Apostolates bilden, das Thomas eingeleitet. Die Glorie des Martyriums mar ja der herrlichste Lebensabichluß des Apostels, die Vollendung der Berähnlichung mit Chriftus. Run konnte aber das Reich des Gundaphar, in welchem der Apostel mit Erfolg gewirkt hatte, nicht ber Schauplat des Marthriums fein. Darum wurde das Martyrium in ein Reich verlegt, das nach einem andern Rönige benannt mar, Marthrium und Grab murden mit dem Reiche berbunden, bon welchem aus später die Uberrefte bes hl. Thomas nach Gbeffa übertragen wurden.

So entstand aus der historischen Kunde von der Begräbnisstätte des Apostels im Reiche des Königs Mazdai die Erzählung vom Marthrium im Reiche dieses Königs parallel zur Erzählung vom Apostolat im Reiche

des Königs Gundaphar, die hervorging aus der hiftorischen Kunde von der Anwesenheit des Apostels in dem parthisch-indischen Reiche des Königs Gundaphar.

# II. Siforus und die parthische Herrschaft im Nordwesten Indiens.

Wenn unter dem König Mazdai der Legende auf gute Anhaltspunkte hin der historische König  $\beta a \zeta o d z o$  verstanden werden kann, so bleibt noch immer die Schwierigkeit mit dem Namen des Feldherrn, durch welchen Thomas in Beziehung zu Mazdai tritt und der in der Legende Siforus genannt wird. Die Endung "forus" in dem Namen legt eine ähnliche Bildung wie Gundaforus — Gundapharna nahe. Gundaphorus hat sich als parthischer Name enthüllt. Ist auch Siforus Träger eines parthischen Namens?

Wäre König Mazdai als parthischer Fürst ein Zeitgenosse des Parthers Gundaphar, dann würde sich der Name eines parthischen Heerführers Sisorus oder Sitaphernes sehr gut der parthisch-indischen Thomas-Überlieferung eingliedern. Aber nach den vorausgehenden Darlegungen ist das erstere unsmöglich. Wenn Mazdai überhaupt eine historische Persönlichkeit ist, dann kann es nur der dritte der drei bedeutenosten stythisch-indischen Herrscher sein, die nach den Parthern im Nordwesten und in Gandhara regierten.

Soll demnach der Name Siforus mit der historischen Existenz Mazdais in Einklang gebracht werden, dann muß sich auch für die spätere Zeit die Beziehung des parthischen Clementes zum Nordwesten Indiens nach= weisen lassen.

Einen plausiblen Anhalt dafür bietet die Herrschaft der Kshatrapa oder Pahlava während der ersten drei Jahrhunderte der christlichen Zeitzrechnung. Unter dem Namen Pahlava spielten die Parthawa oder Parther als Eroberer gemeinsam mit den Saka eine wichtige Rolle in der politischen Geschichte des nordwestlichen Indien während der ersten Jahrhunderte der christlichen Zeitrechnung, wie dies die Inschriften bezeugen. Es geht das aus den Kämpsen hervor, welche die einheimische mächtige Dynastie der Andhra gegen die fremden Eindringlinge und Eroberer zu führen hatte. In starten Massen muß das parthische Element in den Nordwesten einzgedrungen sein und bedeutenden Einsluß auf das Küstengebiet erlangt haben. Eine parthische Dynastie setzte sich unter dem Namen Kshatrapa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 3um folgenden vgl. Smith, Early History 187 188 347—349.

in Guzerat fest und war so glücklich in ihren Kämpfen mit den Andhra, daß bedeutende Gebietsteile von letzteren abgetreten werden mußten. Um das Jahr 150 war die Halbinsel von Kathiāwār, das ganze Gebiet von Mālwa, Kacch, Sind und die Gegend des Konkan mit den anliegenden Bezirken in den Besitz der Parther übergegangen. Die parthische Herschaft erstreckte sich demnach über das ganze nordwestliche Küstengebiet die Gegend des heutigen Bombah und war im Besitze der wichtigsten Hasenplätze jenes Teiles von Indien.

Gine Bestätigung der engen Beziehungen, welche sich zwischen ben parthischen Rihatrapa an der Nordwestfüste und den angrenzenden Gebietsteilen gerade mit Bezug auf Religion und Rultus ausgebildet, liefern die Felfenhöhlen von Ajanta in ihren Gemälden. Die nabe Bermandtichaft ber malerischen Darftellungen Buddhas von Ajanta 1 mit der bildnerischen Darftellung von Gandhara ift langst erkannt. Es ift ferner Tatfache. daß Ajanta allein Gemalde besitt, die eine enge Abhangigkeit bon der Runft von Gandhara namentlich in dem Bilde Buddhas verraten 2. hier und nur an dieser Stelle tommt malerisch ber eigentliche Buddhatypus ber Schule von Beschäwar jum Ausdruck. Die Felsenwände von Ajanta, durch Maler mit Bilbern Buddhas ausgeschmudt, weisen ein großes Gemalde auf, das einen Fürsten und Umgebung in persischer Tracht darftellt. Ferquison3 hat bereits den iranischen Charakter der Berfonlichteiten erkannt, die abgebildet find. Das Ganze murde in Berbindung gebracht mit einer Gesandtschaft, welche der Persertonig Chosroe II. um das Sahr 625 an den Sof des indifchen Fürsten Bulikefin geschickt haben foll und deren feierlichen Empfang man in diesem Bilde dargeftellt feben will. Db eine folde Gesandtschaft wirklich geschichtliche Tatsache sei -- Die einzige Quelle ist ein späterer mohammedanischer Geschichtschreiber, Tabari -. bleibt fraglich. Biel näher liegt die Annahme, in den Gestalten, welche perfifde Rleidung tragen, eine Gefandtichaft ber in nachfter Nachbar= ich aft herrschenden parthischen Rihatrapa oder Satrapen zu suchen. Unter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fergusson and Burgess, Cave Temples of India, London 1880, 284.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ⊗ mith bemerkt: Who ever seriously undertakes the critical study of the paintings at Ajantā and Bāgh, will find, I have no doubt, that the artists drew their inspirations from the West, and I think, he will also find, that their style is a local development of the cosmopolitan art of Rome (Graeco-Roman Influence on the Civilization of Ancient India, im Journal of the Asiatic Society of Bengal LVIII 1, 173).

<sup>3</sup> A. a. D. 327.

Diefer Boraugiekung erklärt es fich leicht, warum die malerischen Darftellungen Buddhas auf ben Feljengemälden den bildnerischen von Bandhara fo nabe tommen. Die Barther, welche durch die herrschergestalt des Gundaphar dem Ursprung der Runft von Gandhara besonders nabe ftanden, waren die Bermittler jenes Typus, der eine engere Berwandtschaft mit römischer Runft berrat, fo daß Ferguffon und Smith behaupten, er erinnere an frühdriftliche Darftellungen 1. Derfelbe Rordweften Indiens. der unter der Herrschaft der Barther ftand, unterhielt aber nahe Begiehungen zu der römischen Proving Sprien. Der Sandelsverfehr brachte infolgedeffen bie fprischen Raufleute in Berbindung mit den parthischen Rihatrapa oder Satrapen. Gin Blid auf die Rarte des nordweftlichen Indien zeigt, daß die Berrichaft der Barther der Rufte entlang die unmittelbare Berbindung mit der Herrschaft der Stythen im nordweft= lichen Indien von Mathura bis nach Beschäwar erschloß. Um daher in das indisch-fiththische Reich im Nordweften Indiens zu gelangen, mußte ber ihrische Sandel den Weg durch den Ruftenftrich nehmen, der unter parthijder herrichaft ftand. Die Barther bildeten die natürliche Brude zwischen Sprien und dem Reiche des Konias Magdai. Da namentlich die wichtigen Safenplate an der Nordwestfufte im Befige der Barther maren, fo mar der fprifche Sandel naturgemäß auf die Berbindung mit den Barthern und auf deren Bermittlung angewiesen. Unter dem Schute eines parthischen Ribatrapa ober Satrapen, der an der Rufte gebot, und im Genuffe feines Wohlmollens konnten die sprifden Raufleute leicht die Beziehung ju bem indisch-fththischen Reiche fortsetzen, das einft unter Bundaphar Schauplat der Wirksamkeit des Apostels gewesen mar.

Dabei muß ein Umftand noch besonders berücksichtigt werden. Berade Edeffa ftand in naben Beziehungen zu den Parthern. Die Stadt lag hart an der Grenze des parthischen Reiches und hatte eine nicht unbedeutende parthische Bevölkerung. Infolge ber engen Beziehungen zu Parthien er= hielt Cbeffa geradezu den Namen "Tochter der Barther". Mit andern

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Their realism, on which Mr. Griffiths comments, is one of the most characteristic features of the Gandhara sculptures and is thoroughly Roman. Some of the panels, too, filled with elegant floral decorations are extremely like Roman work in appearance. The Gandhara sculptures are so closely related to the Christian sculptures in the Catacombs of Rome, that I venture to suggest, that it would be worth while to compare the paintings in the Catacombs with those of the Ajanta Caves (Journal of the Asiatic Society of Bengal LVIII 1, 174).

Worten: Die Stadt, welche als Hauptförderin des Apostolates im Osten unter allen Kirchen Spriens die meisten Beziehungen zu den Pflanzstätten des Christentums in Indien seit der Zeit Abgars pflegte, war auch mehr als alle andern verbunden mit jenen Parthern, zu denen die Beherrscher des nordwestlichen Küstenstriches sich als Pahlava stammverwandt bekannten. Ja gerade der Hauptträger der geistigen Bewegung in der Schule von Sdessa, derselbe Mann, mit dem die Entstehung der Atta als literarische Berherrlichung des indischen Apostolates des hl. Thomas enge verbunden erscheint, wird wegen seiner parthischen oder persischen Abkunft kurzweg der "Parther" genannt.

Die Beziehungen Spriens und vor allem der Kirche Edeffas zu dem Bolke der Parther boten demnach einen besondern Anknüpfungspunkt für die Verbindung mit den stammverwandten parthischen Kshatrapa, die an der Nordwestküste Indiens herrschten.

Nun verband die älteste Überlieferung den Apostel gerade mit einem parthischen Fürsten. Die ersten Beziehungen des Christentums zu Indien waren im Bereiche der parthischen Herrschaft angeknüpft worden. Indische Parther waren es, deren Apostel der hl. Thomas unter Gundaphar geworden war. Das hatte zur Folge, daß das Christentum den ersten Halt und Anhang unter den parthischen Eroberern des nordwestlichen Indien gewonnen. Auf diese Weise aber wurde auch die historische Erinnerung, welche in der Verbindung des Apostelnamens mit Gundaphar fortlebte, eine sprische und eine parthische Überlieferung.

Das apostolische Arbeitsseld des Apostels der Inder lag auf parthischem Gebiet; aber dieses Gebiet war aus den Händen der parthisch-indischen Fürsten in die der stythisch-indischen Fürsten übergegangen und damit auch das Grab des Apostels. Als nun die Kirche von Sdessa das indische Apostolat als ihr besonderes Vermächtnis übernahm, da suchten die in Indien handeltreibenden christlichen Syrer durch die Vermittlung der Parther in den Vesitz des ihnen teuren Schahes zu kommen. Behilslich war ihnen zu diesem Zwecke ein angesehener parthischer Satrape an der Küste. So gelangten die Reliquien aus dem Reiche des Königs Mazdai zuerst in eine der Hafenstädte an der Nordwestküste, wo sprische Christen unter parthischem Schutz zahlreich ansässig waren, und von dort später nach Edessa.

Dieser parthische Satrape war kein anderer als der in Berbindung mit dem Namen Mazdai in der Legende genannte Feldherr Siforus. Der Name lautet fprisch Sifur, griechisch Σίφωρ, Σίφορος, Σιφώρας, lateinisch Siforus, Sephor, Sinforus. Unter den parthisch-persischen Namen fehlt es nicht an einer Wortbildung, als deren Aquivalent Siforus betrachtet werden kann. Giner der allerbekannteften parthisch-perfischen Königs= namen ist Saitaphernes, Sitaphernes, In diesem Sitaphernes - Sitaphorus ift das unverkennbare Aguivalent zu Siforus gegeben. Damit ift der historische Charakter des in der Legende ermähnten Heerführers wenigstens soweit gesichert, als nachgewiesen werden tann, daß es sich nicht um einen erdichteten Ramen handelt. Der Beerführer, auf deffen Beranlaffung der hl. Thomas in das Reich des Königs Mazdai kam, charakterifiert sich durch den parthischen Namen als Parther.

Der Name Siforus ift aber nicht blog ein historischer Name in jenem allgemeinen Sinne. Ein Träger des Namens Sitaphernes - Siforus läßt fich nachweisen als historische Berfönlichkeit im Nordwesten Indiens und im 2. Jahrhundert. In einer Felseninschrift von Rarle nabe bei Bombah wird ein "Harapharna, Sohn des Setapharna", ermähnt, der den dafelbst lebenden buddhiftischen Monchen eine Felsenhalle jum Geschenke macht. Harapharna entspricht dem Θροφέννης oder Ολοφέρνης, Setapharna dem Σιταφέρνης. Harapharna oder Holophernes nennt sich ein Bewohner von Abulama 1. Drei Umftande machen das Borkommen des parthischen Ramens Setapharna in Gemeinschaft mit Harapharna bemerkenswert. Zunächst ist es die Zeit, aus der die Inschrift stammt. Die Inschrift ift batiert bom 24. Jahr des Rönigs Pulimabi. Dieser König ift identisch mit Pulumähi II. aus der Andhra-Onnastie und regierte von 138 bis 170 n. Chr.; es ist derfelbe Rönig, der von Ptolemaus unter der Ramenform Siro Polemios als Zeitgenoffe des Chashtana aus der Rihatrapa-Onnaftie erwähnt wird. Zweitens ift bon Bedeutung der Fundort. Der Felfentempel von Rarle findet fich nabe bei Ralbana, dem ebemaligen Seehafen, der von den römischen Rauffahrern besucht wurde. Gin dritter Umftand ist die Tatsache, daß es ein Parther ift, der seinen religiösen Sinn durch eine Schenkung an einen buddhiftischen Tempel fundgibt.

Mus all dem Gefagten dürfte fich für unfere Untersuchung eine ein= fache und ziemlich einleuchtende Lösung ergeben:

Bur Zeit, da der ffythijdeindische Konig Balodeo im Nordweften regierte, herrichten an der Rufte die Parther.

Burgess, Cave Temples IV 113.

Unter jenen Parthern ist auch der Name Stapharna (als Äquivalent für Siforus) nachweisbar, und zwar gerade für die zweite Hälfte des 2. Jahrhunderts. Sītapharna — Siforus ist ein Zeitgenosse des Vāsudeva — Mazdai. Ist Mazdai identisch mit dem historischen König, der auf den Inschriften Vāsudeva, auf den Münzen Bazodso heißt, so birgt sich in Sisorus ein historischer Träger des Namens Sītapharna als Zeitgenosse des Bazodso und als Nachbar der Sprer. Die Beziehung des Sisorus zu dem Mazdai der Legende beruht auf der Tatsache, daß durch einen parthischen Satrapen namens Sītapharna die Übertragung der Reliquien vermittelt wurde.

Wie die Legendendichtung das Reich des historischen Rönigs Mazdai, das die Begrabnisstätte mar, in den Schauplat des Martyriums verwandelte, so machte fie aus dem parthischen Freunde und Förderer der Sprer in Indien, der bewirkt hatte, daß die Uberrefte des Apostels in den Befitz der Sprer gelangten, einen Heerführer, der die Beranlaffung gewesen, daß der Apostel das Reich des Rönigs Magdai besuchte. In Diefer Beise deutete die Legende die übermittelte Berbindung der Namen Mazdai und Stapharna um. Sitapharna wird der Beschützer des Apostels, Mazdai der Verfolger des Apostels. Das Reich des Königs Mazdai, das als die uriprüngliche Rubestätte bekannt geworden, wird in ein Königreich umgewandelt, das der Schauplat des Marthriums wird, mahrend das Reich des Königs Gundaphar der Schauplat des Apostolates bleibt. Als Beberricher ein und besselben Gebietes im Rordweften Indiens ftellen somit Gundaphar und Mazdai ein und dieselbe Überlieferung dar, die den Apostel mit bem Norden und nicht mit dem Guden verbindet. Die Uberlieferung, welche im ersten Teile der Thomas-Atten die Wirksamkeit des Apostels in das Reich eines parthischeindischen Königs verlegt, erhalt ihre Bekräftigung in einer zweiten, auf bas Marthrium bezüglichen Überlieferung, welche die Grabstätte mit demselben Reiche verbindet. Die Miffionstätigteit unter Gundaphar, die Grabstätte unter seinem sththischen Nachfolger, bem Magdai der Legende, haben im gleichen Gebiete des nordweftlichen Indien ihren Schauplat.

#### III. Kalamina und Kalyana.

Die Überlieferung der späteren Zeit ergänzt die Darstellung des Martyriums durch zwei geographische Namen. Als Ort des Martyriums und als Begräbnisstätte wird Kalamine genannt. Die Passio läßt die hinzichtung vollzogen werden auf einem Berge mit Namen Gazus.

Es sind verschiedene Versuche gemacht worden, für Kalamine ein geographisches Äquivalent zu finden, aber mit sehr zweifelhaftem Ergebnis. Sin Kalamine als Königsstadt im Nordwesten Indiens konnte bisher nicht nachgewiesen werden und dürfte wohl niemals nachweisbar sein.

Nun ist vor allem festzuhalten, daß der Name in den Thomas-Akten gar nicht vorkommt, und zwar in keiner einzigen Bersion. Bor dem 7. Jahrhundert ist die Erwähnung von Kalamine in griechischen, Kalamina in lateinischen Quellen als Todes- und Begräbnisstätte unbekannt. Daraus scheint zu folgen, daß dieser Name mit der ursprünglichen Überlieferung, welche in den Akta bearbeitet ist, nichts zu tun hat. Gleichwohl drängt sich die Frage auf: Wie kam man dazu, einen Ort, der den Namen Kalamine oder einen ähnlich klingenden Namen trug, mit dem Apostel Thomas später zu verbinden? Von woher übernahm man den Namen, mit dem seit dem 7. Jahrhundert in der griechischen und lateinisschen Kirche der Ort des Marthriums und die ursprüngliche Begräbnisstätte bezeichnet wird?

Die Annahme, daß in Mazdai der König  $\beta$ asodso als Herr des Gebietes fortlebte, aus welchem die Überreste des Apostels in den Besitz der sprischen Kirche gelangten, und daß in Sisorus der parthische Satrap und Freund der Sprer zu suchen ist, der die Übertragung vermittelte, führt weiter zu der Bermutung, daß Kalamine den verstümmelten Namen der Hafenstadt wiedergibt, in welche die Reliquien zuerst gelangten, bevor sie ihren Beg nach Edessa fanden. Es war eine Stadt, die bereits eine kleine cristliche Gemeinschaft von Sprern besaß. Als Handelsstadt unterhielt sie Handelsbeziehungen zu Sprien. Als christliche Pflanzstätte stand sie in Verbindung mit der Kirche Spriens. Überdies lag diese Hafenstadt im Vereiche des Einflusses der parthischen Kshatrapa, welche an der Küste besonders enge Beziehungen zu Sprien und zu den sprischen Kausseuten unterhielten, die mit Indien Handel trieben.

In den Schoß der kleinen chriftlichen Gemeinde, die daselbst bestand, gelangten zuerst die Reliquien des Apostels. Aber die Kirche dort empfing den Schaß nicht für sich, sondern für die Mutterkirche, von der Indien seine Priester und Bischöse erhielt. Die Sprer setzten ihren Stolz darein, daß die Überreste des Apostels von Indien als Band zwischen Sprien und Indien in die Kirche gelangten, welche das Apostolat des hl. Thomas sortsetzte. So war die Kirche der Hafenstadt nur vorübergehend die Ruhestätte der Gebeine. Von dort wurden sie durch Kausseute, wie Ephräm

andeutet, nach Seessa überbracht. Mit den Resiquien kam nach Seessa auch die Kunde von dem Namen der indischen Stadt, wo dieselben zeitzweilig geruht und von wo sie übergeführt worden waren. Die spätere Erzählung verlegte diesen terminus ex quo der Übertragung in das Reich des Königs Mazdai, das die Begräbnisstätte gewesen, und machte daraus den Ort des Marthriums, wie sie aus Mazdai den Fürsten machte, unter dem Thomas für den Glauben starb.

Es handelt sich nun darum, unter den Hafenplätzen im Nordwesten, welche mit Sprien in Verbindung standen, eine Stadt herauszusinden, die einen Namen hat einigermaßen ähnlich demjenigen von Kalamine oder Kalamina. Es müßte eine Hafenstadt sein, in der sich eine alte christliche Gemeinde nachweisen läßt und die im Bereiche des parthischen Einslusses lag, wie er sich in den Kshatrapa des 2. Jahrhunderts verkörpert. Eine solche Hafenstadt gibt es tatsächlich. Es ist Kalyana oder Kaliene, wie der Name von den griechischermischen Schriftsellern geschrieben wird. Lautlich kommen sich Kaliene und Kalamine so nahe, daß man in letzterem sehr wohl eine ungenaue Wiedergabe von Kaliene erblicken könnte. Kaliene entspricht auch allen Anforderungen, welche an jene Hafenstadt gestellt werden, die zeitweilig die Überresse des Apostels besaß.

Gerade über diese Stadt liegt uns das Zeugnis eines Indienfahrers vor, der im 6. Jahrhundert die Häsen Indiens besuchte, des Kosmas Indikopleustes. Dreimal hatte er die Reise nach Indien gemacht. Als ein Kausmann, der Orienthandel trieb, war er gut vertraut mit allem, was sich auf den Handelsverkehr bezog. In seiner Beschreibung der Länder des Ostens nennt er die Häsen, mit denen Sprien und Ägypten in Verbindung standen, und verzeichnet die Waren, mit denen in den verschiedenen Häsen Handel getrieben wurde. Als Christ beobachtete er mit besonderer Ausmerksamkeit, an welchen Punkten Indiens christliche Pflanzsstätten bestanden, und legt besondern Wert auf alle Einzelheiten, die dazu dienen konnten, die Ausbreitung des Christentums näher zu beleuchten.

An der Westküste Indiens hebt Kosmas zwei von den Sprern besuchte Hafenstädte besonders hervor: Male im Süden, Kaliene im Norden. Was Male an der Malabarküste für Südindien war, zu welchem der römische Handel seit Augustus in so rege Beziehungen trat, das war für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Agl. Henry Yule, Cathay and the way thither <sup>2</sup>, London 1872, Bb I: Introduction.

den Norden dasselbe Ralnana oder Raliene, das icon der agyptische Zeit= genoffe des Apostels Thomas im "Beriplus" als ein Emporium beschreibt, das von den römischen Raufleuten viel besucht werde. Gleich dem Indienfahrer des 1. Jahrhunderts aus Agypten, beschreibt Kosmas, der Indienfahrer des 6. Jahrhunderts, Ralpana als "einen Plat, wo viel Sandel getrieben murde". Aber ein Unterschied besteht zwischen dem Raufmann des 1. und dem des 6. Jahrhunderts. Der Zeitgenoffe des Thomas weiß nur bom Sandel zu berichten, ber Zeitgenoffe bes driftlichen Bilgers, bon bem Bregor von Tours seinen Bericht über das ursprüngliche Grab des Apostels in Indien icopfte, weiß über driftliche Rirchen in den indischen Saupthafen ju berichten. Gin bedeutender Wandel hat fich vollzogen. Aus demfelben find die zwei wichtiaften Safenstädte Male und Kaliene oder Ralyana als Bischofssitze hervorgegangen, die von Versien, d. h. von der unter perfischer Berricaft stebenden fprifchen Mutterfirche Edeffa abhangig maren. Rosmas fagt: "In der Stadt, die man Raliene nennt, ift ein Bischof, der von Berfien ernannt wird." Der Umftand, daß Raliene als Git eines bon Berfien abhängigen Bischofs hervorgehoben wird, weist auf das ehrwürdige Alter diefer Kirche bin. Gleich Male im Guben verdankte Raliene im Norden diese Auszeichnung seiner schon im 1. Jahrhundert bezeugten Bedeutung als Hafen= und Handelsfladt, die fruhzeitig eine Pflanzstätte des Christentums geworden war.

Unter den Hafenstädten des Nordens kann daher nur Kaliene als die Stadt in Betracht kommen, deren Kirche zuerst die Überreste des Apostels aus dem Reiche des Königs Mazdai durch die Vermittlung des Parthers Sītapharna erhielt. Dazu kommt, daß gerade in der unmittelbaren Nähe von Kaliene sich die Inschrift findet, in welcher Sītapharna — Siforus als ein historischer Name bezeugt wird, aus der hervorgeht, daß parthischer Einfluß bis in die unmittelbare Umgebung von Kaliene reichte.

Diese verschiedenen Gesichtspunkte weisen von selbst auf die Kirche von Kaliene hin als auf diesenige Stadt, welche den Anforderungen einer zeitzweiligen Ruhestätte der Überreste des Apostels am besten entspricht, und legen die Vermutung überaus nahe, daß Kalamine nichts anderes sei als eine verderbte Wiedergabe von Kaliene oder Kalyana. Die spätere Erzählung machte eben aus der zeitweiligen Ruhestätte Kaliene einen ursprünglichen Begräbnisort Kalamine. Der aus Edessa nach Gallien gekommene Pilger erzählte dem Gregor von Tours, daß an der ursprünglichen Begräbnissftätte eine Kirche errichtet war. Von einer Kirche im Keiche des Königs

Mazdai, d. h. im Kabultale, ist nichts bekannt; wohl aber berichtet Kosmas, der Zeitgenosse des edessenischen Pilgers, daß Kaliene der Sitz eines Bischofs war. Dieses selbe Kaliene liegt am Fuße der Ghats. "Gazus" heißt in der Passio der Verg, auf dem Thomas den Märthrertod erleidet. Das Wort Gazus erinnert sofort an die Vezeichnung Ghats für jene steilsansteigende Vergkette, die sich im Kontangebiet die Küste entlang hinzieht. So erhalten wir in Mazdai  $= \beta a \zetaod \varepsilon o$ , Siforus = Sītapharna, Kaliene = Kalamine drei Namen, die historisch, chronologisch, geographisch auch dem zweiten Teil der Atta eine seste Grundlage geben, sofern dieser Teil hervorgegangen ist aus der Kunde von der übertragung der Keliquien des hl. Thomas nach Edessa.

Wie im ersten Teile Gundaphar die Überlieserung mit dem Norden berbindet, so weisen auch im zweiten Teile die einzigen drei Namen, die eine Deutung zulassen, in den Norden Indiens: nämlich Mazdai als stythischer Beherrscher desselben nordindischen Gebietes, in welchem Thomas gewirkt, Stapharna als Angehöriger desselben Volkes, zu dem der sprische Handel frühzeitig Beziehungen unterhielt, Kaliene oder Kalhana als einer der drei Häsen im Norden, welche mit Sprien in enger Verbindung standen.

Es lag also, um das Gesamtergebnis der Untersuchung nochmals in eins jufammengufaffen, eine zweifache Uberlieferung bor: eine altere, welche den Apostel mit dem parthisch-indischen Ronig verband, auf deffen Beranlaffung er nach Indien tam, eine jungere, die ihn mit dem finthisch= indischen König verknüpfte, aus deffen Reich die Uberrefte bes Apoftels nach Indien gurudgelangten. Diese doppelte Berbindung murde die Grundlage ber Ergablung, welche ihre endgultige Bearbeitung in ben Aften bes Thomas erhielt. In beiden Teilen derfelben, die voneinander deutlich unterscheidbar find, stedt ein hiftorischer Rern. 3m erften Teile ift es bie Tatsache, daß das Reich des Königs Gundaphar der Schauplat der apostolischen Wirksamkeit war; im zweiten Teile ift es die Tatfache, daß das Reich des Königs Mazdai die Begrabnisstätte des Upostels mard. Die Wirtsamkeit im Reiche des hiftorischen Königs Gundaphar wurde dichterisch aufgebaut auf der hiftorischen Tatsache, daß beffen Gebiet die Stätte einer bon Sprien aus beeinflugten Runfttätigkeit war. Die fprifchen Raufleute, die alljährlich nach dem Nordwesten Indiens tamen, hatten bie Tatfache biefes Ginfluffes greifbar bor ihren Augen in dem Geprage, bas die römische Runft den Denkmälern aufdrudte. Un diefen Runftbeziehungen rankte die Legende fich empor. Die Tatsache, daß im Nordwesten Indiens

und im Reiche des Königs Gundaphar Künstler aus dem Westen tätig waren, benutzte sie, um aus der Missionsreise des Apostels eine Fahrt zu machen, die durch jene Kunstbeziehungen veranlaßt worden war. So entstand auf historischer Grundlage der erste Teil der Legende als Erzählung von dem Apostolat des Thomas im Reiche des parthisch-indischen Fürsten mit allem schmückenden Beiwerk, das die Idee des geistlichen, in Christus aufzurichtenden Baues und die Vorstellung von dem Apostel als geistlichem Baumeister dem Dichter bot.

Ühnlich verhält es sich mit dem zweiten Teile. Das Martyrium wird aufgebaut auf der historischen Tatsache, daß das Gebiet des historischen Königs Mazdai die Grabstätte des Apostels war. Nur wurde mit Histeries kühnen chronologischen Sprunges aus dem Reiche, das die sterblichen Überreste in seiner Erde bewahrte, der Schauplat des Marthriums.

Historisch sind aber nicht bloß die beiden Königsnamen, mit denen der Name des Apostels verbunden wird. Auch die Vermittlung, durch welche die Beziehung zu beiden Königen eingeleitet wird, entspricht dem besondern historischen Verhältnis Syriens gegenüber dem Nordwesten Indiens. Die Verbindung von Thomas und Sundaphar war vermittelt worden durch die zwischen Syrien und dem Nordwesten Indiens bestehenden Handelsbeziehungen, als deren Repräsentant Abbanes, der Kaufmann des Königs Gundaphar, erscheint. Wie es im ersten Teile Abbanes ist, der Thomas zur Fahrt veranlaßt und ihn in das Neich des Gundaphar geleitet, so ist es im zweiten Teile Siforus, der Feldherr des Königs Mazdai, der den Apostel in das Neich jenes Fürsten bringt.

Dieser legendenhaften Darstellung liegt die historische Beziehung der im Nordwesten Indiens handeltreibenden Sprer zu den parthischen Kisatrapa oder Satrapen zu Grunde, deren Bermittlung die Sprer den kostbaren Schatz der Reliquien verdankten.

So wird die doppelte Verbindung des Apostels, zuerst des Lebenden mit dem parthisch-indischen Fürsten Gundaphar, dann des Toten mit dem strhtsisch-indischen Fürsten Mazdai, in einer Weise vermittelt, die in Einklang steht mit den historischen Beziehungen, die zwischen Syrien und dem nordwestlichen Schauplat der Wirksamkeit des Apostels nacheweisbar sind.

Die Untersuchung, welche hier in Bezug auf die historische Grundlage ber Namen Mazdai und Siforus durchgeführt wurde, blieb zum Teil auf Kombinationen und Vermutungen des Verfassers angewiesen. Mit Mazdai liegt die Sache nicht fo flar und bestimmt wie mit Gundaphar. In letterem ift eine hiftorifche und zeitgenöffische Berfonlichteit, in den Runftbeziehungen seines Reiches zu Sprien eine geschichtliche Tatsache erwiesen. Darum liegt eine vollständig sichere geschichtliche Grundlage für den ersten Teil bor, welcher dem Apostolat in Indien gewidmet ift. Nicht so unbedingt ficher find die hiftorischen Boraussehungen, auf denen die Beziehung des Apostels zu Mazdai aufgebaut wird. Die historische Grundlage bes erften und wichtigsten Teiles der Legende bleibt jedoch unberührt von der Frage, ob Mazdai identisch ist mit jenem βαζοδεο oder Vasudeva, aus deffen Reich die Reliquien des Apostels nach Sdeffa gelangten.

Aber es wird wohl auch jugegeben werden durfen, daß die alte Uberlieferung, welche Thomas nach Indien kommen läßt und ihn zum Apostel der Parther und Inder macht, in der doppelten Berbindung mit Gundaphar und Magdai als hiftorifchen Berfonlichkeiten eine gang neue Bedeutung gewinnt. Die archäologische Deutung der Namen Mazdai und Siforus bestätigt den historischen Charakter der den ersten Teil der Legende bildenden Miffionsreise in das parthisch-indische Gebiet, insofern durch dieselbe die erfte Grabstätte des Apostels mit dem ursprünglichen Schauplat des Apostolates verbunden wird.

Unter diesem Gesichtspuntte fteben beide Teile der Legende, Der erfte, welcher bem Apostolat unter Gundaphar, der zweite, der dem Marthrium unter Mazdai gewidmet ift, bollfommen miteinander in Ginklang als Ausdrud einer und derselben Uberlieferung, die nur die Erinnerung an eine Miffionsreise in den Norden Indiens aufbewahrt.

#### Acite Thefe.

Die in ber fprijden Rirche Subindiens fich fortpflanzenbe Erinnerung an bas indische Apostolat des hl. Thomas legt ein wertvolles Zeugnis für den hiftorifden Charafter der nordindifden Überlieferung ab.

Bevor die Untersuchung ihren Abschluß findet, muß noch einem Ginwurf begegnet werden, der fich aus dem Unspruch der abweichenden füdindischen Uberlieferung ergibt, ihrerfeits eine feste hiftorische Grundlage für sich zu haben. Wie läßt fich die in subindischen Rirchen bestehende Uberlieferung, daß deren Gründung auf Thomas zurüdgehe, mit der Uberlieferung vereinigen, die den Apostel in den Norden Indiens und ju ben Barthern führt?

Um den Widerspruch zu lösen, ist man auf eine doppelte Missionsreise verfallen: eine parthische, die den Apostel in den Norden Indiens,
eine indische, die ihn in den Süden führt. An und für sich wäre es ja
wohl denkbar, daß der Apostel zuerst eine Missionsreise zu den Parthern
an der Grenze Indiens auf dem Landwege unternahm, und daß dieser
ersten Missionsreise später eine zweite auf dem Seewege oder Landwege
nach dem Süden folgte.

Die Möglichkeit einer solchen zweiten Missionsreise, die bis tief in den Süden Indiens ausgedehnt wurde, wird niemand bestreiten wollen; denn die tatsächlichen Verbindungswege vom Norden nach dem Süden waren so leicht, daß der Glaubensbote bloß dem Kaufmann zu folgen brauchte, um ganz Indien zu durchziehen. Was die chinesischen Pilger Fa-Hian im 5. und Hiuen-Thsang im 7. Jahrhundert konnten, als sie durch ganz Indien zogen, das vermochte der christliche Glaubensbote bereits im 1. Jahr-hundert. Die Inschriften von Santschie beweisen die Leichtigkeit der Kommunikation in den Pilgernamen aus Gandhära. So gut Pilger von dorther den Weg dis zum Dekhan fanden, ebensoleicht war es dem Apostel, aus dem Kabultale in den Süden zu gelangen. Einmal im Nordwesten Indiens, befand er sich auf indischem Boden, von wo ihm die gewöhnlichen Verkehrsftraßen den Weg nach dem Süden öffneten.

Unter der Voraussetzung einer doppelten Missionsreise nach dem Norden und dem Süden Indiens würden die beiden Teile als nordindische und füdindische Thomas-Uberlieferung auf historischer Grundlage ruhen.

Mit der archäologischen Interpretation, wie sie in vorliegender Schrift den Thomas-Aften gegeben wurde, scheidet jedoch die südindische Überlieserung, d. h. die Erzählung von einer Missionsreise des Apostels Thomas nach dem Süden, als unbeweisbar aus dem Kreise der Untersuchung aus. In den Augen des Historisters ist es die Verbindung mit dem Königsnamen Gundapharna, die der nordindischen Überlieserung eine historische, chronologische, geographische Grundlage gibt. Diese Verbindung wird bestätigt durch die beiden Namen Mazdai und Siforus. Die Träger dieser Namen sind als historische Persönlichkeiten einzig und allein in dem Nordwesten Indiens nachweisbar. Wie der Süden nichts von einem König Gunda-

<sup>1 29</sup> gl. On Yuan Chwang's travels in India (629—645 A.D.). By Thomas Watters, edited after his death by T. W. Rhys Davids and S. W. Bushell, 2 26, London 1904.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Epigraphia Indica Bb II: Sanchi Inscriptions II 46.

pharna weiß, so auch nichts von einem Magdai ober Bafubeva, Siforus ober Sitabharna. Rur der Norden liefert Aquivalente zu ben im Tert ber Atta borkommenden Ramen, soweit dieselben überhaupt fich identifizieren laffen: Andrapolis als Stadt der im Norden herrschenden Andhra oder Sanadruk weist auf Barugaga, die wichtigste Safenstadt im Norden, bin, Gundaphar als parthischer Fürst auf die Parther im Norden, Labdanes auf den Abdagases der im Rorden gefundenen Münzen, Magdai auf den letten großen indisch-ftythischen Fürsten; Siforus findet fein Uquivalent in dem Sitapharna des Felsentempels bei Ralpana, und felbst bas fo berdächtige Ralamina weist in Ralyana ober Raliene einzig und allein auf den Norden Indiens bin. Man darf daber mit vollem Rechte fagen, daß die Überlieferung, soweit sie an historische und geographische Namen anknüpft, nur im Norden Indiens ju Saufe ift.

Bei der Frage, wie weit der sudindischen Überlieferung hiftorifche Glaubwürdigkeit zukommt, muffen zwei Sachen außeinander gehalten werden: das Alter ber Rirchen, die Unspruch erheben, von Thomas gegründet ju fein, und die Gründung durch den Apostel. Wenn die nordindische in den Beziehungen zu dem parthischen Königreich murzelnde Überlieferung allein als auf geschichtlichem Boden beruhend bezeugt ift, fo ichließt bas feineswegs aus, daß einzelne ber im Guben beftebenben Gemeinden febr alt find und felbst in das apostolische Zeitalter gurudgeben konnen.

Reinem Zweifel untersteht es, daß die fprifden Rirchen Gubindiens ihren Ursprung auf dieselben Sandelsbeziehungen gurudleiten, welche Sprien mit dem Norden verbanden. Es ift bereits dargelegt, wie durch die Berbindung, welche der handel zwischen Sprien und den hafen Gubindiens unterhielt, die Möglichkeit gegeben mar, daß driftliche Gemeinschaften entfteben und fich weiterbilden konnten 1, und zwar ichon in febr fruber Reit. Un den Buntten, an denen Raufleute aus Sprien oder Agppten fich ju porübergebendem oder dauerndem Aufenthalt niederließen, mar der natür= liche Boden gegeben, um die Beziehungen amifchen ber Rirche Spriens und Indiens zu pflegen. In den Sandelsniederlaffungen maren somit die erften Unfage für die Bildung driftlicher Gemeinden gegeben. Der Sandelsvertehr bildete ferner die Brude, um die einmal eingeleiteten Beziehungen jur fprifchen Rirche aufrecht zu erhalten. Run erheben in fpaterer Reit die Kirchen Südindiens nachdrücklich Anspruch darauf, vom Apostel Thomas

<sup>1</sup> Bal. Dritte These, oben S. 56-58. Dahlmann, Die Thomas-Begenbe.

gegründet zu fein. Diefer Unspruch aber leitet fich nicht aus einem besondern Rechtstitel ber, rubt nicht auf einem zuberlässigen geschichtlichen Reugnis, fondern ftammt aus dem allgemein verbreiteten Glauben, bak der hl. Thomas als Apostel in Indien gewirkt. Die Runde von der Missionsreise pflanzte sich als eine Uberlieferung, die gang im allgemeinen die driftlichen Gründungen Indiens auf den Abostel Indiens guruckführte. unter den fprifchen Chriften Indiens fort. Unter dem Ginflug der engen Beziehungen zur sprischen Mutterkirche, welche die Süterin der Thomas-Überlieferung geworden, war es nur zu natürlich, daß jede driftliche Pflanzstätte auf indischem Boden es sich zu besonderer Ehre anrechnete. irgend eine Begiehung ju dem Apostel ju haben, der das erfte Saatforn des Evangeliums in die indische Erde gesenkt hatte. So entwickelte fic aus der hiftorischen Legende, welche auf der Tatfache einer indischen Missionsreise nach dem Norden beruhte, eine Urt Banderlegende, Die von einer Kirche zur andern manderte und eine jede an den Namen des Apostels von Indien knüpfte.

Unter "Wanderlegenden" 1 versteht man gemeiniglich Erzählungen, welche von einem Ort auf den andern, von einer Gelegenheit auf die andere übertragen und dem Sauptinhalt nach dasselbe Faktum wiederholend zu berichiedenen Zeiten wieder ergablt werden. Auf Diese Beise mandern fie gewiffermaßen von Ort zu Ort, von einer Zeit zur andern. verandern fich folde Erzählungen im Laufe der Wieder= und Wieder= übertragung zuweilen nicht wenig; doch bleiben die Hauptmotive und Brundzuge diefelben. Es find bei religiofen Stoffen vorzüglich erbauliche. die Phantasie erhebende Motive, welche den Rern der Wanderlegende abgeben. Bu einer folden Banderlegende murde auf ihren Banderungen vom Norden nach dem Guden und durch die verschiedenen driftlichen Pflangftätten Südindiens auch die hiftorische Erinnerung, daß der Apostel Thomas in Indien das Evangelium vertundete. Bon einer fprifchen Niederlaffung auf die andere übergebend, bon einer Rirche auf die andere übertragen, blieb der hauptinhalt, die Grundung der Rirche Indiens durch Thomas. immer derfelbe. Thomas wurde turzweg der Inbegriff des indischen Apoftolates.

Im Suden Indiens und bor allem an jenen Bunkten, die mahrend eines langen Zeitraums als fprifche Sandelaniederlaffungen von der größten

<sup>1</sup> Bgl. Bernheim, Lehrbuch ber Methobe ber hiftorifchen Kritif 3 324 327.

Bedeutung für die überseeische Berbindung der Kirche Spriens mit Indien waren, begann die Übersieferung vom Apostolat des hl. Thomas in Indien um so tiefere Wurzeln zu fassen, je lockerer die Berbindung der sprischen Kirche mit dem Norden Indiens wurde, und je schneller die ersten Ansätze des christlichen Lebens, das in dem Norden gepflanzt war, zurückzingen.

Es könnte nämlich der Einwurf erhoben werden: Wenn die einzige historische Kunde, die uns von einer Beziehung des Apostels zur indischen Kirche erhalten ist, in den Norden führt, wie kommt es denn, daß sich nur im Süden christliche Gemeinden aus alter Zeit erhalten haben, während in jener nordwestlichen Landschaft, die einst der Schauplatz des historischen Apostolates des hl. Thomas war, sich anscheinend keine Spur einer christ-lichen Gemeinde aus dem Altertum erhalten hat?

Daß wir an dem Punkte des Nordens, mit dem der Name des Apostels ursprünglich verbunden war, von dem ehemaligen Vorhandensein einer kleinen christlichen Pflanzstätte keine Spur mehr entdecken, kann nicht überzaschen auf einem Boden, auf dem auch die stolze, in gewaltigen Bauten einst emporragende Hochburg des Buddhismus zusammenbrach.

Während im Guden fich die driftlichen Pflangftatten der Sprer des Schutes ber dortigen Gurften erfreuten, wurde die Landichaft im Nordweften mit Beichamar als Mittelpunkt ber Schauplat ftanbiger friegerifcher Ginfalle und Unruhen. Seit dem 3. Jahrhundert wird die Gegend immer unsicherer. Die Unruhe und Unficherheit, die hier zu herrschen begann, zeigte fich am deutlichsten in der Ginwirkung auf den buddhiftischen Rultus. Bir miffen, daß an feinem Bunkte Indiens der Buddhismus fo machtvoll fich in Beiligtumern und Rlöftern einft prafentierte wie in Gandhara. Und boch, wie ichnell es damit ju Ende ging, das beweift ber Bergleich der erhaltenen dinefischen Reiseberichte. hiuen-Thfang ftieg an vielen Bunkten nur auf Zerftorung, wo fein Borganger Fa-Sian noch fraftiges Leben gefunden. Es dauerte nicht lange, da ftellte der einft fo mächtige, das gange Land beherrichende Buddhismus in Gandhara nur eine einzige große Ruine bar, obicon Rultus und Runft des Buddhismus feit Jahrhunderten in diesem Boden als einheimische Überlieferung eingewurzelt waren. Welches Schidfal einer vereinzelten driftlichen Pflangftatte unter der Ginmirtung folder Unruhen beschieden sein mußte, denen felbft ber machtvolle Trager der einheimischen religiöfen Uberlieferung jum Opfer fiel. tann man fich benten.

Die driftliche Gemeinde hatte ihren wesentlichen Salt an dem Sandel. der Die Berbindung mit der Beimat des Chriftentums aufrecht hielt. Die Unruhen machten bem fprifchen Sandel allmählich ein Ende. Mit bem Burudgeben des fprifden Sandels verlor die driftliche Pflangftatte, Die einsam inmitten der hochburg des buddhiftischen Rultus bestand, ihren Salt und mußte verschwinden. Nur der Name des Rönigs, durch den die altesten Beziehungen Indiens zum Chriftentum nachweisbar find, erinnert daran, daß biefer Bled indischer Erde der Boden mar, ber ben erften Samen bes Chriftentums aufnahm.

Bleichwohl tann behauptet werden, daß felbst das ichlichte, bon der Sand des Apostels ausgestreute Saatkorn im Norden nicht bloß nicht berloren ging, fondern fich durch alle Wechsel ber Zeiten in der nördlichen Sandelssphäre erhalten hat, und amar an dem füdlichften der drei Safen, ju denen Sprien in Beziehung getreten war. Während der fprifche Sandel sich aus den höher gelegenen Teilen des Nordens jurudzog, entfaltete er fich um fo fraftiger in dem Safen von Ralpana, wie aus der Befchreibung des Rosmas Indikopleustes hervorgeht. Und mit dem Handel entwickelte fich baselbst eine Rirche, die als Bischofssit für das Christentum im Norden dieselbe Bedeutung gewann, die an derfelben Stelle sich der sprische Handel erobert hatte. Der Handel, den die Sprer in Ralpana trieben, fette die alten Sandelsbeziehungen mit dem Norden fort. In gleicher Weise stellt fich die uralte driftliche Pflanzstätte von Ralyana als eine Fortsetzung der Beziehungen dar, welche das Chriftentum durch den Apostel Thomas mit dem ehemaligen parthisch-indischen Sandelsgebiet boch im Norden angeknübft batte.

Der Geschichtschreibung kommt es zu, die Tatsache zu registrieren, daß von dem Tage an, da in der Berson des hl. Thomas das Christentum im Norden zum erstenmal erschien, es vom Norden nicht mehr gewichen ift.

Much Ralhana verlor zwar mit der Zeit seine Bedeutung. Es ging zurud, als der hafen versandete. Sein handel manderte nach dem ber Rufte näher gelegenen Tana und damit jugleich feine driftliche Pflangftatte. Das Vorhandensein einer driftlichen Gemeinde daselbst wird uns im Zeitalter der beiden großen italienischen Drientfahrer Marco Bolo und Fra Odorico bezeugt. Tana mar eine bedeutende Stadt. Bas heute in ber Nähe Bombays diefen Namen trägt, erinnert nicht mehr an den Glanz ber Tempel der Hauptstadt des Konkan. Aber die Rirche, die auf dem

Boden Tanas fteht, bewahrt die Überlieferung einer alteren Epoche, mahrend welcher Ralyana ausgezeichnet mar burch einen Bischofsftuhl. Un biefe alten Erinnerungen knupfte auf dem Boden von Tana auch die neue Epoche an, die mit dem zweiten Apostel Indiens für bie Wiederbelebung des indischen Apostolates anbrach. Im Zeichen der Neuzeit verlor auch Tana feine Bedeutung als Sandelsftadt. Bomban flieg empor. Mit feinem Emporfteigen ging das Unsehen der Rirche von Tana allmählich auf das neue Emporium an der Rufte jenes Meeres über, durch das einst der hl. Thomas feinen Weg nach einem der hafen des nordwestlichen Indien gefunden hatte. Ralyana, Tana, Bombay bezeichnen als Safenfläbte an einem und bemfelben Buntte ber nördlichen Sphare brei Phafen in ben Beziehungen eines abendländischen Sandels ju Indien. Als Rirchen bedeuten fie brei Epochen ber Entwidlung in der Beschichte bes Saatkorns, das die Sand des Apostels in den nordischen Boden Indiens sentte. Bon Gandhara im Rabultale führt diese Geschichte nach Ralyana und von Ralpana durch die alte Hauptstadt des Konkan, Tana, nach Bomban. Auf dem hiftorischen Boden fich erhebend, der einft in Ralhana den alteften Bischofssit des Nordens besaß, ift Bombans erzbischöfliche Rathedrale in einem gemiffen Sinne bie Erbin jener erften Pflanzung, die von bes Apostels Sand gegründet murde.

Während der Buddhismus in derselben nördlichen Sphäre bon Gandhara bis zu den Felsentempeln in den Ghats bei Bombah nur ein einziges Nirwana in seinen Ruinen ausweift, ist der Schößling der ersten Pflanzung durch alle Wechsel der Handelsbeziehungen erhalten geblieben.

Mit der Zeit aber war der Süden Indiens für Sprien von biel größerer Bedeutung geworden, und mit dieser Bedeutung war auch der Einfluß der sprischen Kirchen Indiens gewachsen. Bom 6. Jahrhundert an sind es ausschließlich die criftlichen Pflanzstätten des südlichen Indien, in denen sich die Erinnerung an die Beziehungen des Apostels zur indischen Halbinsel fortpflanzt.

Je lebendiger sich jedoch in den südindischen Kirchen die Überlieferung von dem indischen Apostolat des hl. Thomas entwickelt hat, um so nachdrücklicher legen sie gerade in dem Anspruch, vom Apostel Thomas begründet
zu sein, für den historischen Charakter der nordindischen überlieferung
Zeugnis ab, indem sie den Beweis liefern, daß die darin sich fortpslanzenden
nordindischen Namen mit dem indischen Apostolat verbunden waren, bevor
es eine südindische überlieferung gab.

Ware in der Überlieferung, welche Thomas durch Gundaphar mit dem Norden verbindet, nicht eine hiftorische Erinnerung vermittelt worden, die längst bestand, als man im Süden Indiens Thomas mit den Kirchen der Malabar- und Roromandelfufte zu verbinden begann, dann hatten in der Kirche Edessas die Thomas-Atten nicht entstehen können als endaultige Faffung einer Überlieferung, welche die Miffionereife des Apostels ausichließlich in den Norden verlegt. Es handelt fich ja bei dieser Abfassung um die Berherrlichung jenes indischen Apostolates, deffen Sauptstützpunkt Edeffa geworden war. Das Apostolat, das diese Rirche durch Pflege befonderer Begiehungen ju Indien auszuüben begann, erftredte fich fpater bor allem auf den Suden. Batte es also gur Zeit, da die Thomas= Atten entstanden, eine Überlieferung bereits im Guben gegeben, welche die Erinnerung an eine fübindische Miffionsreife aufbewahrte, wie fie in späterer Zeit behauptet wird, fo maren die Akten als Berherrlichung einer füdindischen und nicht als Darstellung einer nordindischen Missionsreise entstanden.

Das lettere ift nur erklärlich unter der Boraussetzung, daß gur Zeit. als die Thomas-Aften aus der Schule des Bardesanes bervoraingen, von einer füdindischen Missionsreise des Apostels Thomas in der Überlieferung von Edeffa keine hiftorische Erinnerung anerkannt mar. ware man in Edeffa auf ben Namen eines parthischen Fürsten im Norden verfallen, von dem fonft teine Spur mehr nachweisbar mar, wenn der Suden der Trager der hiftorifden Erinnerungen an die Miffiongreise gewesen ware? Dazu tommt nun noch eine zweite Tatsache: Es finden sich Barther nicht blog im Norden, sondern auch im Guden, und gerade jene Rirchen des füdlichen Indien, welche von Goeffa als Mutterkirche abhängig waren, entwidelten fich in Gebietsteilen, Die nachweislich unter ber Berrichaft parthischer Fürsten ftanden. Gleichwohl ift es tein sudindischer Parther, sondern ein nordindischer, mit dem Thomas verbunden wird.

Wenn wir die Karte gur hand nehmen und uns einmal genauer die Gegenden ansehen, auf welche fich die sprischen Gemeinschaften noch heute verteilen, so ftogen wir auf die überraschende Tatsache, daß die Rirchen, welche die füdindische Uberlieferung durch Thomas gegründet fein lagt, fich gerade auf einem Bebiete befinden, das demfelben parthifchen Bolfsftamm, bekannt unter bem Namen Ballava, unterworfen mar, ber

<sup>1</sup> Vincent Smith, Early History of India 250.

Die fprifche Rirche Subindiens zeugt für bie nordindifche Überlieferung. 167

an der nordwestlichen Ruste von Sind bis ins Konkangebiet im 2. Jahr= hundert eine so große Bedeutung erlangt hatte.

Unter dem Namen Pallava wird eine mächtige südindische Dynastie während der ersten Jahrhunderte n. Ehr. häusig in Inschriften sowohl an der Malabartüste wie an der Koromandelküste erwähnt. An der Identität der Namen Pallava und Pahlava kann nicht gezweifelt werden. Dadurch steht die enge stammverwandtschaftliche Beziehung der südindischen Pallava zu den nordwestlichen Pahlava und damit zu den perssischen Parthava oder Parthern fest.

Von der großen Macht, welche jene Pallava im Süden Indiens behaupteten, war jedoch jede Spur verloren gegangen. Selbst in den einheimischen Volkslegenden des Südens lebte ihr Name nicht fort. Sie blieben unbekannt, bis die zufällige Entdeckung einer Aupferplatte im Jahre 1840 auf die Spur einer Dynastie führte, die Pallava genannt wurde. Sechzig Jahre geduldiger archäologischer Arbeit haben seitdem so viele Tatsachen zu Tage gefördert, daß es möglich ist, von dieser vollständig vergessenen Opnastie die Umrisse einer Geschichte zu entwerfen, die einen wichtigen Beitrag zur Geschichte des südlichen Indien vom 2. Jahrhundert bis ins 10. Jahrhundert liesert.

Nur eines entzieht sich bis jetzt einer genaueren Kenntnis: wie es kam, daß dieser parthische Stamm aus dem Norden nach dem Süden gelangte. Wenn wir indessen die Tatsache im Auge behalten, daß im Nordwesten die Pahlava als parthische Kihatrapa oder Satrapen eine ausgedehnte Macht besaßen, so ist die Vermutung durchaus begründet, daß die südeindischen Pallava sich von ihnen abzweigten und sich allmählich den Weg nach Malabar und nach der Koromandelküste bahnten. Tatsache ist, daß dieselben Pahlava, die an der Nordwestküste herrschten, im Süden drei bedeutende Fürstentümer gründeten: Kanchi, Vēngī und Palaklada. Von diesen parthischen Fürstentümern waren Kanchī im Gebiet von Conjeeveram und Palaklada im Gebirgsteile von Travankore die wichtigsten<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Bgl. ebb. 347 f: The Pallava Confederacy.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The first Pallava king, about whom anything substantial is known, was Sivaskandavarman, who lived in the second century A.D. His capital, although not expressly named, was doubtless Kānchī; and his power extended into the Telugu country, as far as the Krishnā river, over territory included at times in the Andhra kingdom. He had officers stationed at Amarāvatī, the famous Buddhist holy place (Smith, Early History 350. Ep. Ind. VI 84 316).

Dag parthischer Ginflug bier fich Geltung verschaffte, dafür liefert die Runft einen greifbaren Beweis. Im Gebiete ber Ballava, und zwar in der Nähe des Hauptsiges ihrer Macht, findet sich das buddhistische Beiligtum von Amaravati. Die harakteriftische Gigentumlichkeit der Runft, welche jenes Beiligtum mit Bildwerten schmudte, ift ihre nabe Beziehung gur Runft von Gandhara. Auf die enge Bermandtichaft mit den Bildmerken ber Denkmäler des Rabultales bat bereits Werauffon bingemiefen. Seiner Auffassung ichlossen sich Burgeg und Senart an. Um beutlichsten tommt die Beziehung ju jener Runft, die unter dem Ginflug der romifchen Runft im Nordwesten Indiens stand, in den Buddhadarstellungen von Umarabatī jum Ausdrud, die unverkennbar bem Gandharaftil folgen.

Bis jest ift es unerklärlich gewesen, wie gerade das Seiligtum bon Amarabatī, und einzig und allein dieses Heiligtum in seinen Buddhadarstellungen, das caratteristische Gebrage der Runft von Gandhara berrät.

Wie in einer früheren These nachgewiesen wurde, beschränkte sich die Runftsphäre der Denkmäler, die jenen ausgesprochen romischen Ginfluß verraten, auf das Gebiet von Sandhara 1. Außerhalb dieses Gebietes begegnen wir ben Spuren jenes Ginfluffes nur an wenigen bereinzelten Bunften. Gin Beifpiel liefern die Felsentempel von Ajanta in den Ge-Das Auftreten bes Ginfluffes von Gandhara an Diefer Stelle murde in Zusammenhang gebracht mit der Nabe der parthischen Berricaft. Ein Seitenstüd ju Ajanta im Norden liefert Amaravati im Suden. Die bildnerische Ausschmudung bieses Beiligtums entftand unter ber Mitwirkung jener parthijden Eroberer, die aus bem Nordweften eine Runflüberlieferung mitbrachten. Sie ftammte aus bem ehemaligen Gebiete ber parthifchindischen Könige.

Die sprischen Christengemeinden Südindiens find demnach gerade in den Gebietsteilen gelegen, welche einft den hauptfit der Ballava ober Barther im Guden bildeten. Die Entstehung der Gemeinden fällt mit bem Bachstum der parthischen Macht jusammen. Es fann faum ein Bufall fein, daß die altefte Geschichte der fubindischen Rirche nach jenen Bunkten führt, die unter ber herrichaft berfelben Bahlava oder Barther ftanden, deren Ginflug fich über das wichtige Sandelsgebiet der Nordweftfufte ausgebreitet hatte. 3m Norden mar ber Sprer in Begiehung gum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bierte Thefe II. f. oben S. 83 f. <sup>2</sup> Siebte Thefe II. f. oben S. 149 f.

Bahlava oder Barther infolge bes Sandels getreten. Diefelbe Bedeutung gewann ber Sprer auch im Guben für ben Barther, ber fich gum herrn wichtiger Gebietsteile gemacht hatte, als Bermittler des Sandelsverkehrs amischen bem römischen Reich und Indien. Un dem Barther fand feinerseits ber fprifche Sandelsmann einen festen Salt und Schutz jum Betrieb feiner handelsgeschäfte. Diese Beziehungen zwischen Barther und Sprer tamen naturgemäß nicht blog dem fprifchen Raufmann, fondern auch bem fprifchen Chriften ju gute, und dies um fo mehr, als Cheffa, "die Tochter ber Parther", mit ihrem ftarten parthischen Bebolferungselement es mar, das die Sorge für die driftlichen Pflangftätten übernommen hatte. ber alten Überlieferung der fübindischen Rirchen wiffen wir, daß biefelben Die Rirche Edeffas als ihre Mutterfirche betrachteten 1.

Der Umftand, daß sowohl an der Malabartufte als an der Roromandelfüste fich die Macht ber Barther durch viele Jahrhunderte lebensfraftig und einflugreich erhielt, trug wesentlich dazu bei, daß sich gerade in diefen Gebieten fprifche Rirchen bilben und erhalten fonnten.

In diefen geographischen und historischen Beziehungen der fübindischen Bflangftätten ber fprifchen Rirche ju ben fudindifchen Barthern liegt ein neues gunftiges Moment für den historischen Charakter der nordindischen Überlieferung.

Der einfache Tatbestand legt die Frage nabe: Wie kommt es, daß die Schule von Edeffa als Suterin und Pflegerin der Thomas-Uberlieferung den Apostel Thomas nicht mit den subindischen Parthern, sondern einzig und allein mit den nordindischen Parthern verbindet? Gundaphars einzige mit Thomas verbundene Berfonlichkeit, über deren historischen und zeitgenöffischen Charatter fein Zweifel bestehen tann, ift nur im Norden und nicht im Suden nachweisbar. Und es ift das von jenem Fürsten beherrschte nordwestliche Grenzgebiet, das der Schauplat von Runftbeziehungen zwischen Indien und Sprien mar, wie fie die Ergählung von des Apostels Runftlerfahrt voraussett. Bur Zeit also, da in Edessa die Thomas-Uberlieferung ihre noch heute bestehende definitive Gestalt erhielt, mußte man daselbft

<sup>1</sup> Ngl. Richard Collins, Ind. Antiq. IV 153 f: There are Syrian documents which tell us that the Christians of Malabar were early connected with Urrhoi or Edessa. . . . The Syrians themselves speak of the care of the Edessans for them. - On some Pahlavi Inscriptions in South India, by A. C. Burnell. Ind. Antiq. III 308. — The true value of these Pahlavi Inscriptions is, that they testify to the fact that there was a very early connection between the Church of Edessa and the Church of Travancore and Cochin (Ind. Antiq. IV 155).

noch nichts bon einer fübindischen Miffionsreife. Die einzige literarische Bearbeitung der indischen Missionsreise baut fich ausschließlich auf Begiehungen jum Norden auf. Und die verschiedenen Uberarbeitungen ber überlieferten Erinnerung in griechischer, lateinischer, athiopischer Sprache fennen keine andern Namen als Gundaphar und Mazdai, d. h. Namen, deren Träger nur im Norden nachweisbar find. Auf diese Beise legen selbst die sudindischen Rirchen Zeugnis ab für den historischen Charakter der nordindischen Überlieferung.

Gilt dies bon den fprifchen Rirchen Sudindiens im allgemeinen, fo hat es gang besondere Geltung für jene Kirche, die bor allen andern den Anspruch erhebt, ein uraltes heiligtum des Apostels Thomas zu fein, nämlich die Kirche von Mailapur bei Madras.

Dag Mailapur der Sit einer alten fprifchen Gemeinde ift, muß unbedingt eingeräumt werden. Das beweist die alteriftliche Pahlavi-Inschrift, welche in der Rahe gefunden wurde. Der Ruftenpuntt, der durch den Safen von Madras bezeichnet wird, muß icon in alter Zeit eine große Bedeutung für Schiffahrt und handel gehabt haben. Dies beweisen die gahlreichen Müngfunde. Bon hier aus unternahmen die Rolonisten, welche nach der Insel Nava und nach Rambodicha indische Zivilisation trugen, ihre Fahrten nach dem indischen Archipel und nach hinterindien 1. Die Bedeutung diefes Rüftenpunktes geht deutlich aus den Ruinen hervor, die unter dem Namen der "sieben Bagoden" in Mahabalipur dicht bei Madras liegen. Borüber= gebend mar er der Schauplat einer außerordentlichen Runfttätigkeit. Da nun der einflugreichste und mächtigste Zweig der füdindischen Ballava oder Barther an diesem Buntte den Sauptsitz feiner Berrschaft errichtet, so er= tlart es fich als eine gang natürliche Folge, daß hier auch die wichtigste inrifde Sandelsniederlaffung und in deren Mitte die bedeutenofte driftliche Gemeinschaft sich entwickelte.

<sup>1</sup> Es fei hier auf ein merkwürdiges Zusammentreffen aufmerksam gemacht. Sowohl die Rönigsnamen der Ballava Subindiens als die Rönigsnamen der indiichen Rolonie von Rambobicha enden mit dem unterfcheidenden Familientitel "Barman". Man vergleiche:

| patrava:                |                   | stamppopaja:       |
|-------------------------|-------------------|--------------------|
| Mahendravarman I.       | Bhīmavarman       | Srutavarman        |
| Narasimhavarman I.      | Buddhavarman      | Sreshtavarman      |
| Mahendravarman II.      | Adityavarman      | Rubravarman        |
| Parameçvaravarman I.    | Govindavarman     | Bhavavarman        |
| Rarasimhavarman II. 2c. | Hiranhavarman 2c. | Mahendravarman 2c. |

Es darf babei nicht überseben werden, daß mahrend der erften fechs Jahrhunderte der Betrieb der Schiffahrt in jenen Meeren gerade in den Banben ber Sprer lag. Sprifche Schiffe maren es, Die nicht nur den Weften mit Indien verbanden, sondern die auch von Indien aus Die Sandelsbeziehungen bis nach hinterindien und China ausdehnten. Darum waren die Sprer an biefem Buntte bon fo großer Bedeutung für die überfeeische Auswanderung und Kolonisation der hindu, die bom Suden Indiens ausging. Sie ftellten ben Ballava Die Schiffe gur Berfügung, gerade fo, wie es später die Araber taten, als diefe der Suprematie der Sprer auf dem Meere ein Ende machten.

Aus biefen gunftigen Bedingungen für fprifden Sandel und Schiffsverkehr leitet fich die Bedeutung von Mailapur als wichtigfte fübindische Rirche wie als befondere Pflegestätte der Thomas-ilberlieferung ber. 3ch ftehe keinen Augenblid an, in Mailabur eine alte, burch ehrwürdige Erinnerungen geweihte driftliche Pflangflatte ju erbliden. Ohne Bedenten darf man einräumen, daß bereits im 3. Jahrhundert daselbst die Anfange iener driftlichen Niederlaffung borhanden maren, bon der im 6. Jahrbundert die Pahlavi-Inschrift ein fo klares Zeugnis gibt. Unter dem Soute der parthifden Eroberer blutte die fprifde Bandeleniederlaffung und mit ihr die junge driftliche Gemeinschaft auf.

Um daber Mailapur als Mittelpunkt einer der altesten und bedeutenoften driftlichen Gemeinden Südindiens ju verstehen, muß die dort bestehende fprifche Sandelsniederlaffung im Zusammenhang mit der Berrichaft der füdindischen Barther betrachtet werden. Daraus leitet fich aber auch ein besonderer Beweiß für den historischen Charakter der nordindischen Überlieferung ab.

Wie die Malabarkufte im Weften als Arbeitsfeld des Apostels un= bekannt mar in der Überlieferung, deren Buterin die Rirche von Edeffa geworden, fo mußte man gur Zeit der Entstehung der Atta nichts von der Koromandelküste im Often als Ort des Martyriums. Richt Mailapur1 galt als Begräbnisstätte, sondern ein Reich im Nordwesten Indiens.

<sup>1</sup> Diejenigen, welche für die Ansprüche von Mailapur als Begrabnisftätte bes Apoftels eintreten, follten nicht vergeffen, daß die frubefte Runde erft am Ende bes 13. Jahrhunderts in der Befchreibung auftaucht, welche Marco Polo (ed. by Henry Yule II3 353 ff) von seinem Besuche des Grabes im Jahre 1293 gibt. Der berühmte Reisende berichtet über die Berehrung, welche "sowohl Christen als Sarazenen" den Überreften des Apostels darbringen. Die Berfechter der Tradition

Um dieselbe Beit, da Cbeffa ber Mittelpunkt ber literarischen und liturgischen Berherrlichung des Apostels Thomas wurde, herrschte im Umtreis des Gebietes, wo heute Mailapur fteht, ein parthischer Fürft, ber feine Macht weit ausgedehnt hatte und ju dem die fprifchen Raufleute zweifellos Beziehungen unterhielten. Aber die Bearbeitung der Legende läßt auch nicht ben leifesten Schimmer einer Beziehung ju diesem Fürften ober über= haupt zu einem im Guden herrichenden Parther durchbliden. Satte bie Uberlieferung, welche den Apostel feine Tätigkeit durch das Martyrium fronen läßt, in Mailapur ihre hiftorische Grundlage, dann hatten in der Rirche Edessas die Thomas-Atten nicht als Ausdruck einer Aberlieferung entstehen können, in der ein wirkliches Stud Geschichte des nordweftlichen Indien sich erhalten hat. Das aber ist schließlich das Entscheidende und bas eigentliche Sauptergebnis der vorliegenden Untersuchung.

Biele Jahrhunderte hindurch lebte lediglich die dunkle Runde von des Apostels Fahrt nach Indien und seinem Martyrium in Indien in blaffer Erinnerung fort. Db es wirkliche Geschichte mar und mas für eine Geschichte, konnte aus der Erzählung von des Apostels Anwesenheit im Reiche eines sonft unbekannten Königs Gundaphar und von feiner Begrabnisstätte im Reiche des noch ratselhafteren Ronigs Mazdai nicht ermittelt werden. Die Art, in der des Apostels name mit dem der beiden Könige verwoben mar, ließ das Ganze eber als ein Gewebe phantafievoller Dichtung erscheinen, ein tendenziöses Fabritat, das den Zwed verfolgte, den driftlichen Pflangftatten, Die bon Sprien und von Cbeffa ihre Bijcofe und Glaubensboten erhielten, das Ansehen einer apostolischen Gründung zu geben.

Es mußte der Spaten bes indischen Archaologen fommen, ber aus ben Trümmern der Denkmäler des nordweftlichen Indien eine lange Reihe biftorischer Rönigsnamen herausgrub. Und nun zeigte fich, daß man auf

von Mailapur follten ferner nicht überfeben, bag zwar verschiedene altere Bilgerfahrten gur ursprünglichen Grabstätte bes Apostels ermähnt werben, aber ohne daß jemals Mailapur als eine folche genannt wird. Das gilt auch von der Gefandt= icaft, bie Alfred b. Gr. angeblich jum Grabe bes Apostels nach Indien ichictte, um Beihegeschenke baselbst niederzulegen. Richt einmal der Name von Mailapur als einer alten Rirche Indiens wird in ben alteren Berichten überliefert. Während wir mit Beftimmtheit wiffen, daß in Kaliene und Male an der Beftfufte Indiens Bifchofsfige ichon im 6. Sahrhundert bestanden, ift von Mailapur nichts bergleichen befannt. Alls ursprungliche Begrabnisftatte ift nur Ralamine, als alter Bifchofsfit nur Raliene neben Male uns überliefert.

eines ber mertwürdigften Stude ber funftgeschichtlichen und religions. geschichtlichen Entwicklung Indiens geftogen. Als es wieder entbedt und genauer zergliedert mar, ftellte fich beraus, daß in demfelben Stud indifcher Geschichte, das die Münzkunde und die Denkmalkunde ans Tageslicht gebracht, auch ein verlorenes Blatt frühchriftlicher Geschichte auf dem Boden Indiens ermittelt worden fei. Es konnte die überraschende Tatfache festgestellt werben, daß gur felben Zeit, mahrend welcher ber Ginfluß römischer Runft sich den Denkmälern von Gandhara aufprägte, eine Uberlieferung in Umlauf kam, welche den Namen des Apostels Thomas mit Namen verknüpfte, deren Trager einft in Gandhara geherricht. Der eine diefer Namen fteht am Anfang, der andere am Ende des Zeitraums, während deffen der Ginflug römischer Runft in der zentralen Gestalt der Denkmäler von Gandhara einen Thous von Buddha ichuf, der mehr römisch als indisch zu sein scheint.

In diesem wiederentbedten Blatt der religions= und tunftgeschichtlichen Entwicklung Indiens liegt die wichtigste Urkunde für den biftorischen Charatter ber nordindifchen Überlieferung bor. Obicon es ausichlieglich der Suden ift, in dem fich bis auf den heutigen Tag alte driftliche Bemeinden erhalten haben, so wurde doch jenes verlorene Blatt nicht im Suben, sondern im Norden wiedergefunden und gehört ausschlieglich dem Norden an.

Den Münzen vergleichbar, die im Nordweften Indiens ein doppeltes Ungeficht zeigen, ein griechisches, bas auf ben Ginflug ber antiken Welt, ein indisches, das auf die Rultur der brahminisch-buddhistischen Welt binbeutet, redet das Reugnis der Denkmäler bon Gandhara eine doppelte Sprace: eine, die den Schluffel zum Berftandnis einer neuen Form des Buddhismus liefert, eine andere, die wie eine archaologische Interpretation einer driftlichen Legende klingt.

Drei Tatsachen fteben fest:

- 1. Der bl. Thomas ift mit bemfelben Teile Indiens verbunden, auf dem sich ein außerordentlicher Umschwung innerhalb des Buddhismus vollzog, und zwar ein Umichwung, der in fremden Ginfluffen wurzelt. Um beutlichsten tommt dies jur Erscheinung in der bon flaffischen Ginflüffen beherrichten Runft.
- 2. Der hl. Thomas erreicht bas Gebiet, bas bie Beimat eines neuen Buddhismus murde, um diefelbe Zeit, da der Bandel in der Runft fich vollzog.

3. Der hl. Thomas ist mit berselben Gegend und mit derselben Zeit, welche geographisch und chronologisch die historische Tatsache jenes Wandels sixieren, durch den Namen desselben Königs verbunden, der, vor andern in naher Beziehung zur Bewegung auf dem Gebiete der Kunst, dem römischen Einfluß weit die Tore geöffnet hat.

Es kommt demnach den Bildwerken von Gandhara eine doppelte Bedeutung zu: eine, welche die Anfänge eines neuen Buddhismus beleuchtet, eine andere, die der Überlieferung von des Apostels Fahrt nach Indien eine historische Grundlage gibt.

Aber nur der Norden Indiens und das alte parthische Reich des Königs Gundaphar hat dieses doppeltsprachliche Zeugnis der Denkmäler aufbewahrt. Wie es nicht der Süden, sondern der Norden ist, der den verlorenen Königsnamen der historischen Wirklichkeit zurückgegeben, so ist es vorzüglich der parthische Norden, der in der künstlerischen Überlieferung seiner Denkmäler auf die Spuren christlichen Ginflusses hinweist.

In den Steinen und Münzen von Gandhara erhält die Erinnerung an des Apostels Fahrt nach Indien eine historische, chronologische, geographische Rechtsertigung und Bestätigung. Und so liegt uns in der Legende von des Apostels Thomas Fahrt nach dem Norden Indiens ein ehrwürdiges Blatt aus der ersten Geschichte des Christentums an der Schwelle des fernen Ostens vor. Im Lichte des indischen Altertums besteuchtet die altchristliche Überlieserung das historische Wort, das zur Zeit, wo das Apostolat auf den Schwingen des römischen Weltverkehrs das Gestade Indiens erreichte, ein anderer Apostel an die Römer richtete:

"Euer Glaube wird berfündet in der ganzen Welt."

In der herderichen Berlagshandlung zu Freiburg im Breisgau ist erschienen und kann burch alle Buchhandlungen bezogen werben:

# Joseph Dahlmann S. J.

Mit 474 Bilbern auf 111 Tafeln und 2 Karten. Zwei Bände. gr. 80 (XXXII u. 860 S.) 1908. M 18.—; geb. in Leinwand M 23.—

"... Mit reichen geschichtlichen, kunst- und kulturhistorischen Kenntnissen ausgerüstet ist Dahlmann au seine Arbeit und Aufgabe gegangen, er hat auch einen offenen Blick für das Leben und Treiben, ein warmes Empsinden für die großartige Kunst und Natur, besonders des alten "Märchenlandes" Indien mitgebracht. Dahlmann versteht es, durch einen geschickten Bechsel in der Bahl des Stosses immer von neuem anzuregen. . . . Dahlmann behält stets die großen Gesichtspunkte seiner Aufgabe vor Augen, besonders an Hand der großartigen Kunstwerfe Indiens, dieses intensiven Ausdrucks des religiösen und ästhetischen Fühlens der Bölker, ihren Charakter, ihren kulturellen Standpunkt, ihre Aussichten sür die Zukunst, mit allen Schatten- und Lichtseiten zu schildern. So wird denn Dahlmanns Buch ein wertvoller Beitrag zur asiatischen Kulturgeschichte.

"Zur Beranschaussichung dient ein gerabezu großartiges Illustrationsmaterial in bester technischer Aussührung, wie man es schwerlich in einem andern derartigen Werk sinden wird, und das den Text in glücklicher Weise ergänzt. Ein sorgsältiges Namen-

und Sachregifter bilbet ben Schluß ...."

(Orientaliftifche Literaturzeitung, Leipzig 1909, Nr 5.)

"... Wie ein Riese unter den Zwergen steht das zweibandige Buch von J. Dahlmann: Indische Fahrten, unter ben Indien gewidmeten Reisewerken. Dahlmanns "Indische Fahrten" führen den Leser zu allen berühmten Stätten alten und neuen indischen Lebens, zu allen Sehenswürdigkeiten und Merkwürdigkeiten des gewaltigen Landes. Aber durch das Ganze geht ein einheitlicher, großer Ing. Dahlmanns "Indische Fahrten" find vor allem Wanderungen zu den Stätten indischer Religion und Runft, zu den Runftbenkmälern bes Brahmanismus in Gudindien und des Islams im gentralen Indien, zu ber hochburg ber hindureligion am heiligen Ganges, zu ben merkwürdigen Stätten alten und neuen buddhistischen Lebens in hinterindien, auf Java, Ceplon, in Gandhara, sowie der Heimat und der ersten Missionsgegend Gautamas. Bor allem ber Bubbhismus findet in Dahlmann einen feiner glangenoften Darfteller. Nichts tann insbesondere gründlicher und zugleich populärer sein als Dahlmanns Darlegungen über die seltsame Umwandlung, die der ursprüngliche Buddhismus unter dem Einfluß griechisch-römischer Rultur in der Landschaft Gandhara erfahren hat, wo sich Buddha, der Lehrer, zu Maitrena, dem Erlöser, entwickelte. Durch die historische Betrachtung der indischen Religionen und die gewaltigen Ausblide auf die buddhistischen Länder China und Japan wird Dahlmanns Wert zugleich ein wertvoller Beitrag zur Geschichte ber oftafiatischen Kultur. Das Wort bes Berfassers wird burch ein gerabezu großartiges Illustrationsmaterial unterstütt und erläutert. Dahlmanns Werk wendet fich an reifere Lefer. Ihnen aber muß es als bas befte Bert empfohlen werden, bas wir zurzeit über Indien besiten .... Ber sich gründlicher mit dem indischen Lande und dem indischen Leben befannt machen will, der follte unbedingt zu Dahlmann greifen, der follte ferner die großartige Darstellung der indischen Literatur bei Baumgartner lesen (A. Baumgartner, Geschichte ber Weltliteratur. II. Band: Die Literaturen Indiens und Oftasiens) und schließlich nicht versäumen, den geographischen Abschnitt über Indien bei Sievers einzusehen. Sievers, Dahlmann und Baumgartner bilden zusammen einen unvergleichlichen Reiseführer. . . . "

(Hamburgifcher Korrespondent 1911, Rr 649 [Dr M. Lewels].)

In der herderichen Berlagshandlung zu Freiburg im Breisgau find erschienen und können durch alle Buchhandlungen bezogen werden:

# Joseph Dahlmann S. J.

# Der Jdealismus der Indischen Relizionsphilosophie im Zeitalter der Opfermystift. gr. 80 (VI u. 140 S.) 1901. M 1.80

Auch 78. Ergänzungsheft zu ben "Stimmen aus Maria-Laach".

"Hofrat Prof. Dr Willmann hat feine programmatische Rede am Münchener katholischen Gelehrtenkongreß mit einer beachtenswerten Paränese geschlossen, bektimmt, die katholische Wissenschaft zu ermutigen und anzuspornen, daß sie auf dem Gebiete der Philosophiegeschichte den Nachweis liesere, wie unberechtigt die bei den Modernen zum Dogma gewordene seindselige Gegenüberstellung von Glauben und Wissen, von Religion und Philosophie sei. Dahlmanns Schrist verfolgt dieses Ziel auf einem Arbeitsfelbe, bas an ben Forscher feineswegs geringe Anforberungen ftellt, weil es hier noch Bionierarbeit gilt. Um fo achtunggebietender wirkt die Sicherheit und Frische, womit hartnädige Borurteile entwurzelt, der teilweise recht sprode Boden durchfurcht und mit dem triebkräftigen Samen echter Spekulation befaet wird. Rein Bunder, wenn sich dieser Boden nicht so "passiv verhält, als man es von der orientalischen Philosophie anzunehmen gewohnt war. Während 3. B. das bekannte Handbuch der Geschichte von Überweg-Heinze (Grundriß der Geschichte der Philosophie) sich folgende Tagierung erlaubt: "Die Philosophie als Wissenschaft fonnte weder bei den durch Rraft und Mut hervorragenden, aber fulturlofen nordischen Bölfern, noch auch bei ben zwar zu ber Produktion der Elemente höherer Rultur befähigten, dieselben aber mehr passiv bewahrenden, als mit geistiger Aktivität fortbilbenden Orientalen, sondern nur bei den geistige Kraft und Empfänglichkeit harmonisch in sich vereinigenden Hellenen ihren Ursprung nehmen', deckt die vorliegende Schrift in der altindischen Philosophie im Zeitalter der Opfermystik einen Reichtum an Gedankenarbeit, eine Kraft und Tiefe der Spekulation auf, deren sich die hervorragendsten griechischen Denker nicht hätten zu schämen gebraucht, die sich — wie der Verfasser durch einen intereffanten Bergleich zeigt - fogar mit bem fprichwörtlichen Tieffinne deutscher Philofophen des 19. Jahrhunderts, eines Hegel und Schelling, meffen darf. Biffenschaft und Religion stellen eben feineswegs, wie Berbert Spencer gu behaupten magt, ben ältesten und verbreitetsten Gegensatz bar, sondern gerade die alteste Biffenschaft ber orientalischen nicht minder als der westlichen Kulturvölker verrät einen organischen Busammenhang mit ber Religion, aus der fie ihre fraftigste Nahrung faugt. Daß eine auf dürftigen Resten der Uroffenbarung sugende Religion der indischen Speku-lation keinen sichern Rückhalt, kein Korrektiv bieten konnte, ist klar; daß aber diese Philosophie, von ihrer religiosen Grundlage losgeloft, unverständlich bleiben muß, hat Dahlmann in der meisterhaften Darstellung ihres Entwicklungsganges hinlänglich (Rorrefpondengblatt für ben fathol. Rierus, Wien 1901, Augustinus Rr 13.) bemiesen.

"... Die dominierende Beherrschung des zur Anwendung kommenden Materials, die musterhafte Schärfe seiner logischen Deduktion, die Tiefe seiner philosophischen Denkweise, die angestrebte Selbstbefreiung von religiöser Tendenzmacherei wird dem sehr wohlseisen Werke Anerkennung und Leser in Fülle verschaffen."
(Orientalistische Literaturzeitung, Berlin 1901, Ar 11.)

## Die Sprachkunde und die Missionen. Ein Beitrag zur Charakteristik der ältern katholischen Missionstätigkeit.

(1500—1800.) gr. 80 (XII n. 128  $\mathfrak{S}$ .) 1891. M 1.70

Auch 50. Ergänzungsheft zu ben "Stimmen aus Maria-Laach".

"... Der Eindruck des Gebotenen ift ein gewaltiger, und wir staunen über die Missionsarbeit in linguistischer Beziehung. Sie gereicht den Männern, die sie leisteten und der Kirche zu höchster Ehre." (Maria Immaculata, Günfeld 1907, heft 1.)



# Date Due Library Bureau Cat. no. 1137

BS 2880.T5 D131 35037 Dahlmann, J. Die Thomas-Legende BORROWER'S NAME DATE PES 29 84 WWN 26 7

